# 如來藏說的三系 第一節、般若學者的佛性(如來藏)說

## 壹、後期大乘中三大系的發展

#### (壹)瑜伽學系

西元四世紀後半起,無著(Asaṅga)、世親(Vasubandhu)的<u>瑜伽派</u>興起,不但論義精嚴,門下人才濟濟,出家眾也相當嚴淨。<sup>1</sup>

# (貳) 如來藏系

這時期,重在如來(tathāgata)本具的<u>如來藏說</u>,在重信仰與修持(念佛)的學流中,流行不衰。如來藏說與瑜伽學,有了相互的影響,開展不同的新猷:理論傾向於真常的唯心(citta-mātratā),事行傾向於念佛(buddhânusmṛti)。

# (參)後期中觀學系

當然,「初期大乘」經與龍樹(Nāgārjuna)的「一切皆空」說,也在流行;佛護(Buddhapālita)與清辨(Bhāvaviveka, Bhavya)的興起,使後期龍樹學大盛。

## (肆) 小結

「性空唯名」、「虛妄唯識」、「真常唯心」——論義的多采多姿,非常興盛,而在適應印度的時代文化下,重信仰重修持的傾向,由真常的如來藏心說,推進佛法到另一階段——「秘密大乘佛法」。

## 貳、瑜伽學派自宗對「實有菩薩」的歧異

# (壹)瑜伽學者對「如來藏與我」的解說

如來藏與我(ātman),瑜伽學者是以真如(tathatā)、法界(dharma-dhātu)來解說的;這是無著與世親論的見解,多少融會了如來藏說。

但世親的弟子陳那(Dinnāga),譯作「大域龍」,依下本)《般若經》,造《佛母般若波羅蜜 多圓集要義論》,卻這樣(大正25,913a)說:

「若有菩薩有,此無相分別,散亂止息師,說彼世俗蘊」。

# (貳)無著與世親對「實有菩薩」的解說——調和真常大我

《大般若經‧初分》(上本十萬頌),說「實有菩薩」等一段經文,無著論解說為「遣除十

<sup>1《</sup>印度佛教思想史》, pp.251-252:

無著、世親的時代,流傳的大乘教典相當多,思想不免雜亂。龍樹(Nāgārjuna)系的大乘空義, 也在流行,但顯然衰落了。當時的大乘佛教界,問題多多:有誤解大乘空義的;有依「後期大乘」 (如來藏我)而重如來果德的,專說一乘的;傾向於易行的、秘密的。無著與世親,繼承彌勒 (Maitreya)學,起來造論通經,導引佛法於正道。又在「佛法」的律儀基礎上,成立菩薩的「三 聚淨戒」,使大乘的出家者,過著如法的僧團生活。

種分別」<sup>2</sup>。「實有菩薩」句,是對治「無相散動分別」的,世親解說為:「顯示菩薩實有空體」<sup>3</sup>,以為菩薩以實有空性(śūnyatā)為體的。<sup>4</sup>

# (參)陳那對「實有菩薩」的解說——為了遣除初學者的斷見

陳那的解說不同,如《釋論》說:

「謂令了知有此蘊故,除遣無相分別散亂。如是所說意者,世尊悲愍新發意菩薩等, 是故為說世俗諸蘊(為菩薩有),使令了知,為除斷見,止彼無相分別,非說實性」 5。

這是說,說有世俗五蘊假施設的菩薩,是為了遣除初學者的斷見。陳那這一系,重於論理,接近《瑜伽論》義,<sup>6</sup>所以不取無著、世親調和真常大我的意見。

## 參、為了攝引外道故說如來藏

## (壹)《大般涅槃經》:眾生本有如來藏我

如來藏我,是《大般涅槃經》說的。從如來常住,說到如來藏我,我是「常樂我淨」——四德之一,是如來大般涅槃(mahā-parinirvāṇa)的果德。如來常住,所以說眾生本有如來藏我:「我者,即是如來藏義;一切眾生悉有佛性,即是我義」<sup>7</sup>。我,如來藏,佛性(buddha-dhātu),約義不同而體性是一。

## (貳)《楞伽經》(世親同時或略遲集出的)

# 一、「如來藏我」太近於印度神學的「我」,所以《楞伽經》特加以解釋

《楞伽經》(世親同時或略遲集出的)近於瑜伽學而傾向唯心說,也覺得「如來藏我」, 太近於印度神學的「我」了,所以特加以解釋,如《楞伽阿跋多羅寶經》卷2(大正16,

無漏功德法因,指能起無漏出世法的因。眾生為什麼可以解脫,可以成佛呢?這因為眾生有無漏法界為因的緣故。此處的法界,是法性平等的法界,也約無漏功德法界說。『三乘聖法,依此而生』,名為法界。即是說:三乘聖法都從此法界而生起來的,法界為出生三乘聖者功德的因性。所以說,因性義是界義。但偏重法界為理性的,如《瑜伽論》,只能約所依說,即淨智依此為境而起。本論,同於真常唯心大乘經所說的法界,不但指法性理,同時還具有無漏功德性。這即是說:法界,是諸法的平等理性,也是三乘聖法所依以生的功能性;融通不二。約諸法理性說,是一切法平等的。這和唯識、中觀家,似乎是相同的。如問:真如法性中有沒有無漏功德性?唯識與中觀,雖也可以說有無為功德性。但無漏功德的依緣現起,唯識與中觀者,即不許以真如為因。《起信論》的無漏功德因,與唯識家有不同處。如真諦譯的《攝大乘論》也曾說:『常樂我淨四德,為功德因』。也即約發生無漏功德的三乘聖法因說。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>《大乘莊嚴經論》卷 5 (大正 31,618b)。《攝大乘論本》卷中(大正 31,140a)。《大乘阿毘達磨集論》卷 7 (大正 31,692c)。

<sup>3《</sup>攝大乘論釋》卷 4 (大正 31,342c)。

<sup>4</sup> 參見《如來藏之研究》, p.192。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> (原書 p.293, n.3) 《佛母般若波羅蜜多圓集要義釋論》卷 2 (大正 25, 905b)。

<sup>6《</sup>大乘起信論講記》, pp.66-67:

<sup>7 (1)《</sup>大般涅槃經》卷7(大正12,407b)。

<sup>(2)《</sup>如來藏之研究》, p.132。

#### 489a-b) 說:

「世尊修多羅說:如來藏自性清淨,轉三十二相,入於一切眾生身中。……云何世尊同外道說我,言有如來藏耶?」

「大慧!我說如來藏,不同外道所說之我。大慧!有時說空、無相、無願、如、實際、法性、法身、涅槃……,如是等句說如來藏已,如來應供等正覺,為斷愚夫畏無我句故,說離妄想無所有境界如來藏門。……開引計我諸外道故,說如來藏,令離不實我見妄想。……為離外道(我)見(妄想)故,當依無我如來之藏!」

## 二、《楞伽經》的解說與《大般涅槃經》「前分」所說不同

《楞伽經》以為:如來藏是約真如、空性等說的,與無著、世親論相同。

《大般涅槃經》說:為聲聞說無我(nirātman),使離我見,然後開示大般涅槃的大我:如來藏我是比無我深一層次的。

《楞伽經》意不同:愚夫、外道都是執有自我的,「畏無我句」的,如說無我,眾生不容易信受。為了攝引外道,所以說如來藏(我)。如外道們因此而信受佛法,漸漸了解真如、空性等,「離妄想無所有境界」,就能遠「離不實(的)我見妄想」。

說如來藏,與「佛法」說無我一樣,不過不是直說無我,而是適應神學,方便誘導「計我 外道」,稱真如為如來藏,故意說得神我一樣。說如來藏的意趣如此,所以結論說:「當 依無我如來之藏」。如真能了解如來藏教的意趣,佛教也不會步入「佛梵一如」了!

## 肆、《大般涅槃經》「後分」對如來藏的解說

#### (壹)譯者與卷數

《大般涅槃經》,中天竺的曇無讖(Dharmarakṣa),北涼玄始十年(西元四二一)初譯。起初只是「前分十二卷」<sup>9</sup>,後又回西域去尋訪,在于闐得到經本,共譯成四十卷<sup>10</sup>。前分十二卷,與法顯、智猛所得的《泥洹經》同本;法顯與智猛,都是在(中天竺)華氏城(Pāṭaliputra) 老婆羅門家得來的<sup>11</sup>。

<sup>8</sup> 參見《如來藏之研究》, pp.238-239。

<sup>9</sup> 梁·僧佑《出三藏記集》卷 14 (大正 55, 103a16-18) 之「曇無讖傳」。

<sup>10 《</sup>出三藏記集》卷 8 (大正 55,59c-60a)。又卷 14 (大正 55,102c-103b)。

<sup>《</sup>出三藏記集》卷 14 (大正 55,103a8-18): 讖明解呪術,所向皆驗,西域號為大呪師。後隨王入山,王渴乏須水不能得,讖乃密呪石出水。因讚曰:大王惠澤所感,遂使枯石生泉;隣國聞者皆歎王德,于時雨澤甚調百姓稱詠,王悅其道術深加優寵。頃之王意稍歇,待之漸薄。讖怒曰:我當以甖水詣池呪龍入甖令天下大旱,王必請呪,然後放龍降雨則見待何如。遂持甖造龍,有密告之者,王怒捕讖,讖悔懼誅,乃齎大涅槃經本前分十二卷并菩薩戒經菩薩戒本奔龜茲。…讖以涅槃經本品數未足,還國尋求,值其母亡,遂留歲餘。後於于闐更得經本,復還姑臧譯之,續為三十六卷焉。

<sup>11 《</sup>出三藏記集》卷 9 (大正 55,60b)。

#### (貳)初分

# 一、現行的前十卷五品:如來常住,至眾生本有如來藏我

「前分十二卷」<sup>12</sup>,是現行的前十卷五品。這部分,從如來常住大般涅槃,說到眾生本有如來藏我:「我者,即是如來藏義;一切眾生悉有佛性,即是我義」。與《不增不減經》,《央掘魔羅經》等所說主題,完全相同。

# 二、瑜伽學者解說如來藏我,淡化眾生有我的色彩

富有神我色彩的如來藏我,與佛法傳統不合,所以佛教界,如瑜伽學者等,都起來給以解說,也就是淡化眾生有我的色彩。

## (參)後分

## 一、後續三十卷,為了解說、修正初分而集出

《大般涅槃經》的後三十卷,思想與「前分」不同。如來藏說起於南印度;《大般涅槃經》傳入中印度,也還只是前分十卷。

流傳到北方,後續三十卷,是從于闐得來的,這可能是北印、西域的佛弟子,為了解說 他、修正他而集出來的。

# 二、後續部分說「佛性」,不再提如來藏

在後續部分中,說「一切眾生悉有佛性」,「佛性即是我」,不再提到如來藏了,這是值得注意的!佛性的原語 buddha-dhātu,也可能是 buddha-garbha (佛藏)、tathāgata-dhātu (如來界)的異譯,意義都是相通的。

# 三、對於初分所說:眾生身中具足如來藏我,給以修正的解說

對眾生身中,具足三十二相的如來藏我——佛性,給以修正的解說,如《大般涅槃經》卷 27(大正 12,524b)說:

「一切眾生定得阿耨多羅三藐三菩提故,是故我說一切眾生悉有佛性;一切眾生真實未有三十二相,八十種好。」

這是「佛性當有」說。一切眾生決定要成佛,所以說眾生將來都有佛的體性,不是說眾生位上已經有了。所以說「佛性是我」,是為了攝化外道,如梵志們「聞說佛性即是我故,即發阿耨多羅三藐三菩提心」。佛然後告訴他們:「佛性者實非我也,為眾生故說名為我。」 13又有外道聽說無常、無我,都不能信受佛的教說,但佛「為諸大眾說有常樂我淨之法」, 大家就捨外道而信佛了<sup>14</sup>。

# 四、眾生皆有佛性(如來藏我),只是誘化外道的方便

總之,依《大般涅槃經》的後續部分,說一切眾生皆有佛性(如來藏我),只是誘化外道

<sup>12</sup> 參見【附錄一】。

<sup>13《</sup>大般涅槃經》卷 27 (大正 12,525a-b)。

<sup>14《</sup>大般涅槃經》卷 39 (大正 12,591b)。

的方便而已,與《楞伽經》的意見相同。

如來藏我、佛性說,依佛法正義,只是通俗的方便說,但中國佛學者,似乎很少理解到!

## 伍、《大般涅槃經》後分的結構

續譯的三十卷,可分四部分。

## (壹)第一部分

## 一、五品依《般若經》義來說明佛性、涅槃

一、從〈現病品〉到〈光明遍照高貴德王菩薩品〉——五品<sup>15</sup>,明「五行」、「十德」,以十一空或十八空來說明一切,可說是依《般若經》義來說明佛性、涅槃的。

## 二、《大般涅槃經》依緣起無性空說佛性

## (一)引經

關於佛性,如《經》上16說:17

「若見佛性,則不復見一切法性;以修如是空三昧故,不見法性,以不見故,則 見佛性。」

「眾生佛性,亦復如是,假眾緣故,則便可見。假眾緣故,得成阿耨多羅三藐三菩提。若待眾緣然後成者,則是無性;以無性故,能得阿耨多羅三藐三菩提。」

## (二)釋義

「不見法性,……則見佛性」,佛性是「絕無戲論」的空性。一切都是依待眾緣而成的, 所以是無性(Asvabhāva)的,空的。

般若(Prajñā),如來,大般涅槃,阿耨多羅三藐三菩提(anuttara-samyak-saṃbodhi),都是無自性的,所以依待眾緣——修行而能得、能成、能見;隨順世俗而說是有的。佛性是常住無為的;「不說佛(如來)及佛性、涅槃無差別相,惟說常恆不變無差別耳」
<sup>18</sup>。經依緣起無性空說佛性,當然一切眾生悉有佛性了。不過眾生有佛性,不是芽中有樹那樣,而是說:以善巧方便修習(空三昧),離一切戲論,不見一切法,就可以見佛性了。

## (貳)第二部分

# 一、〈師子吼菩薩品〉依十二因緣,第一義空,中道論究佛性

二、〈師子吼菩薩品〉:本品依十二因緣<sup>緣起</sup>(dvādaśâṅga-pratītya-samutpāda),第一義空(paramârtha-śūnyatā),中道(madhyamā-pratipad),而展開佛性的廣泛論究。如《大般涅

<sup>15</sup> 按:〈現病品第六〉、〈聖行品第七〉、〈梵行品第八〉、〈嬰兒行品第九〉、〈天行品〉、〈光明遍照高 貴德王菩薩品第十〉。

<sup>16《</sup>大般涅槃經》卷 26 (大正 12,521b、519b-c)。

<sup>17</sup> 參見《如來藏之研究》, pp.255-256。

<sup>18《</sup>大般涅槃經》卷 25 (大正 12,513c)。

槃經》卷 27 (大正 12,524b)說:19

「觀十二緣智,凡有四種……下智觀者,不見佛性,以不見故得聲聞道。中智觀者,不見佛性,以不見故得緣覺道。上智觀者,見不了了,不了了故住十住地<sup>+地</sup>。上上智觀者,見了了故,得阿耨多羅三藐三菩提。以是義故,十二因緣名為佛性;佛性者即第一義空;第一義空名為中道。(見)中道者,即名為佛,佛者名為涅槃。

緣起即空的中道,是龍樹《中論》所說的。《迴諍論》也說:「諸說空、緣起、中道為一義。」<sup>20</sup>觀緣起得道,是一切聖者所共的,只是聲聞(śrāvaka)與緣覺(pratyaka-buddha)——二乘聖者,第一義空不徹底,所以不見佛性,也就是不見中道。究竟徹見緣起即空即中的,就是佛。

## 二、〈師子吼菩薩品〉雖參考了龍樹的八不緣起,但闡明的卻是佛性論

#### (一)參考龍樹的八不緣起說

十二因緣的真相,是:「十二因緣,不出<sup>4</sup>不滅,不常不斷,非一非二<sup>4</sup>,不來不去,非因 非果。……非因非果,名為佛性」<sup>21</sup>。這是參考了龍樹的「八不中道」的緣起。緣起是 佛出世也如此,不出世也如此,常住而超越因果的,所以加「非因非果」句。

## (二)二乘但見空,所以不見中道佛性;佛見空等又見不空等,所以見中道,見佛性

## 1、引經

八不中道的緣起,就是佛性;二乘不見中道,所以不見佛性,如《大般涅槃經》卷 27 (大正 12,523b)說:

「佛性者,名第一義空,第一義空名為智慧。所言空者,不見空與不空。智者見空及以不空,常與無常,苦之與樂,我與無我。空(無常、苦、無我)者, 一切生死;不空(常、樂、我)者,謂大涅槃。……中道者,名為佛性。」<sup>22</sup>

## 2、釋義

**這段文字**,應略加解說。

第一義空,是緣起勝義空。空為什麼名為智慧?如《大智度論》說:「般若波羅蜜分為二分:成就者名為菩提,未成就者名為空」、「十八空即是智慧」<sup>23</sup>。空是空觀(空三昧),觀因緣本性空;如到了現見空性,空觀即轉成菩提(bodhi)。觀慧與菩提,都是般若——智慧,所以「第一義空名為智慧」。

<sup>19</sup> 參見《如來藏之研究》, p.258。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>《菩提道次第廣論》卷 17 所引(漢藏教理院刊本 32 上)。毘目智仙等所譯『迴諍論』,作「空自體因緣、三一中道說,我歸命禮彼,無上大智慧」(大正三二·一五上)。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> (1)《大般涅槃經》卷 27 (大正 12,524a)。

<sup>(2)《</sup>如來藏之研究》, pp.206-261。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 參見《如來藏之研究》, p.259。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 《 大智度論》卷 35(大正 25, 319a )。又卷 57(大正 25, 465c)。

空,怎麼不見空與不空?空是畢竟空(atyanta-śūnyatā),般若是絕無戲論的,於一切 法都無所得,所以空也不可得。

然般若無所見而無所不見,所以見空、無常、苦、無我,也見不空、常、樂、我。空、 無常等是一切生死;不空、常、樂、我,是大般涅槃。

二乘但見空、無常、苦、無我,所以不見中道佛性。佛見空等又見不空等,所以說見中道,見佛性。

# (三) 龍樹的緣起中道是三乘所共,「師子吼品」是不共大乘

即空的中道緣起,曾參考龍樹論,是非常明顯的。然龍樹所說的緣起中道,是三乘所共的;中道是不落二邊,如落在一邊,怎能成聖呢!

但〈師子吼菩薩品〉是不共大乘法:二乘但見一邊,不見中道;佛菩薩是雙見二邊的中道。所說空與不空,用意在會通《涅槃經》「前分」:「空者,謂二十五有(生死)……,不空者,謂真實善色,常樂我淨」(大般涅槃)。

## 三、「師子吼品」的佛性意義

# (一) 五類佛性

佛性,一般解說為成佛的可能性。依〈師子吼菩薩品〉說,「佛性」一詞,有不同意義。 <sup>24</sup>如說:

「佛性者,即是一切諸佛阿耨多羅三藐三菩提中道種子。……無常無斷,即是觀照十二因緣智,如是觀智是名佛性」<sup>25</sup>;「觀十二因緣智慧,即是阿耨多羅三藐三菩提種子,以是義故,十二因緣名為佛性」;「觀十二因緣智……見了了故,得阿耨多羅三藐三菩提道,以是義故,十二因緣名為佛性」<sup>26</sup>。

觀十二因緣(第一義空)智,能成無上菩提,是無上菩提的種子(因),所以觀智名為佛性。觀智是觀中道的十二因緣智,所以十二因緣也名為佛性了。

觀智與十二因緣,都名為佛性,其實(八不的)十二因緣是非因非果的,不過為觀智所依緣,也就隨順世俗說十二因緣為佛性。

這二類——觀智與十二因緣的名為佛性,是約「因」說的。

| <sup>24</sup> 《如來藏之研究》,p.2 | 60 |  |
|----------------------------|----|--|
|----------------------------|----|--|

| r十二因緣                   |      |
|-------------------------|------|
| 觀十二因緣智慧                 | 因因   |
| 佛性十十二因緣不生不滅不常不斷非一非二不來不去 | 非因非果 |
| 阿耨多羅三藐三菩提               | 果    |
| L大般涅槃                   | 果果   |

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>《大般涅槃經》卷 27 (大正 12,523c)。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>《大般涅槃經》卷 27 (大正 12,524b、a)。

又如說:「佛者,即是佛性。何以故?一切諸佛以此為性」<sup>27</sup>。這裏所說的佛性,約「本性」說。其實,無上菩提與大般涅槃,都是佛的「果」性。

## (二)約十二因緣說,一切眾生「定有」佛性;約佛的果德說,一切眾生「當有」佛性

依此而論,眾生有沒有佛性呢?「一切眾生定有如是(即空中道的)十二因緣,是故說言:一切眾生悉有佛性」<sup>28</sup>。約十二因緣說,一切眾生是「定有」佛性的。佛性——佛的果德,「一切眾生定當得故,是故說言:一切眾生悉有佛性」<sup>29</sup>。在眾生位,這是當來一定可得的,所以是「當有」佛性。<sup>30</sup>

# (三)說一切眾生「定有」佛性,是要觀即空的緣起中道才能體見

以中道緣起(或稱「正因佛性」)來說,即空的緣起中道,是超越的、虛空般的平等無礙,可以作不同說明:「云何為有?一切眾生悉皆有故。云何為無?從善方便而得見故。云何非有非無?虛空性故。」<sup>31</sup>

所以,一切眾生「定有」佛性,猶如虛空,要觀即空的緣起中道才能體見的,決不能推 想為因中有果那樣。

## (參)第三部分

## 一、「迦葉菩薩品」,著重因緣說

三、〈迦葉菩薩品〉:繼承上一品的思想,而著重因緣說。關於眾生有佛性,「前分」所說的「貧家寶藏」、「力士額珠」<sup>32</sup>等譬喻,幾乎都作了新的解說。

# 二、二類佛性

## (一)總說

分佛性為二類:「佛(的)佛性」,「眾生(的)佛性」。

# (二)別釋

# 1、佛佛性

「佛佛性」是:圓滿一切功德,佛性究竟圓滿,不再有任何變易,也就不落時間,所以說:「如來佛性,非過去,非現在,非未來」<sup>33</sup>。<sup>34</sup>

# 2、眾生佛性

「眾生佛性」是:眾生位中,「一切善、不善、無記,盡名佛性」<sup>35</sup>。這一見地,是非

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>《大般涅槃經》卷 27 (大正 12,524a-b)。

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>《大般涅槃經》卷 32 (大正 12,557a)。

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>《大般涅槃經》卷 32(大正 12,557a)。

<sup>30</sup> 參見《如來藏之研究》, pp.262-263。

<sup>31《</sup>大般涅槃經》卷 27 (大正 12,526a)。

<sup>32</sup> 參見《大般涅槃經》卷 8 〈12 如來性品〉(大正 12,649a9-b13)。

<sup>33 《</sup>大般涅槃經》卷 35 (大正 12,571b)。

<sup>34</sup> 參見《如來藏之研究》, pp.266-267。

<sup>35《</sup>大般涅槃經》卷 36 (大正 12,580c)。

常特出的!如《大般涅槃經》卷35(大正12,571b-c)說:

「一切無明、煩惱等結,悉是佛性。何以故?佛性因故。從無明、行及諸煩惱,得善五陰,是名佛性。從善五陰,乃至獲得阿耨多羅三藐三菩提。」<sup>36</sup>

這是不斷不常的緣起說。眾生在十二因緣河中,生死流轉,一切不斷不滅的相似相續,如燈燄(流水)一樣,前後有不即不離的關係。如沒有無明煩惱,就沒有生死眾生,也沒有善的五陰,不能展轉增勝到圓滿無上菩提。所以,不但善法是佛(因)性,不善善法也是佛性,一切是佛所因依的。一般所說的生死河,其實也就是「佛性水」<sup>37</sup>。這樣,十二因緣流中的眾生,「眾生即佛性,佛性即眾生,直以時異,有淨不淨」<sup>38</sup>。

# 三、依因緣說佛性,只要合理都可通;反則,如來藏我本有說,不免是毀謗三寶

本品專依因緣說佛性,可說簡要精當了!這樣,眾生有無佛性的說明,也都可以通了,如《大般涅槃經》卷35(大正12,572c)說:

「佛性非有非無,亦有亦無。云何名有?一切(眾生)悉有,是諸眾生不斷不滅, 猶如燈燄,乃至得阿耨多羅三藐三菩提,是故名有。云何名無?一切眾生現在未 有一切佛法,常樂我淨,是故名無。有無合故,即是中道,是故佛說眾生佛性, 非有非無。」

說眾生有佛性、無佛性、亦有亦無佛性、非有非無佛性<sup>39</sup>,如合理的了解,那是都可以這麼說的。

否則,就不免大錯了。「若有人言:一切眾生定有佛性,常樂我淨,不作不生,煩惱因緣故不可見。當知是人謗佛法僧!<sup>40</sup>」文句雖依佛性說,但顯然是指通俗而神化的一切眾生有如來藏、具足如來功德的本有論者。在「佛法」緣起論的立場,如來藏我本有說,不免是毀謗三寶了!<sup>41</sup>

# (肆)第四部分——「憍陳如品」,遮破外道而說如來「常樂我淨」

四、〈憍陳如品〉:遮破外道的種種異見,說如來常樂我(續譯部分,我約得八自在說)淨,使外道改宗信佛。全品沒有說到佛性的含義。

# 陸、總結

總之,續譯部分,是以《般若經》空義,龍樹的緣起中道說、緣起說,淨化「前分」如來藏 ——佛性的真我色彩。這是如來藏思想流行中,受到北方「初期大乘」學者的分別、抉擇、 修正。

<sup>36</sup> 參見《如來藏之研究》, pp.269-270。

<sup>37《</sup>大般涅槃經》卷 36 (大正 12,579b)。

<sup>38《</sup>大般涅槃經》卷 35 (大正 12,572b-c)。

<sup>39《</sup>大般涅槃經》卷 35〈12 迦葉菩薩品〉(大正 12,572b6-23)。

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>《大般涅槃經》卷 36 (大正 12,580c)。

<sup>41</sup> 參閱《如來藏之研究》, pp.251-270。

# 【附錄一】《大般涅槃經》三版本品目對照表

| 北本(40卷本)曇無讖譯    | 南本 (36 卷本) 慧嚴等人重修 | 法顯本(6卷本)   |
|-----------------|-------------------|------------|
| 一、壽命品 (1-3)     | 一、序品(1)           | 一、序品 (1)   |
|                 |                   | 二、大身菩薩品(1) |
|                 | 二、純陀品(2)          | 三、純陀品(1)   |
|                 | 三、哀嘆品(2)          | 四、哀嘆品(2)   |
|                 | 四、長壽品(3)          | 五、長壽品(2)   |
| 二、金剛身品(3)       | 五、金剛身品(3)         | 六、金剛身品(2)  |
| 三、名字功德品(3)      | 六、名字功德品(3)        | 七、受持品(2)   |
| 四、如來性品 (4-10)   | 七、四相品(4-5)        | 八、四法品(3)   |
|                 | 八、四依品(6)          | 九、四依品(4)   |
|                 | 九、邪正品(7)          | 十、分別邪正品(4) |
|                 | 十、四地品(7)          | 十一、四地品(5)  |
|                 | 十一、四倒品(7)         | 十二、四倒品(5)  |
|                 | 十二、如來性品(8)        | 十三、如來性品(5) |
|                 | 十三、文字品(8)         | 十四、文字品(5)  |
|                 | 十四、鳥喻品(8)         | 十五、鳥喻品(5)  |
|                 | 十五、月喻品(9)         | 十六、月喻品(5)  |
|                 | 十六、菩薩品(9)         | 十七、問菩薩品(6) |
| 五、一切大眾所問品(10)   | 十七、一切大眾所問品(10)    | 十八、隨喜品(6)  |
| 六、現病品(11)       | 十八、現病品(10)        |            |
| 七、聖行品(11-14)    | 十九、聖行品 (11-13)    |            |
| 八、梵行品(15-20)    | 二十、梵行品(14-18)     |            |
| 九、嬰兒行品(20)      | 二十一、嬰兒行品(18)      |            |
| 十、光明片照高貴德王菩薩    | 二十二、光明片照高貴德王菩     |            |
| 品(21-26)        | 薩品(19-24)         |            |
| 十一、師子吼菩薩品(27-   | 二十三、師子吼菩薩品(25-    |            |
| 32)             | 30)               |            |
| 十二、迦葉菩薩品(33-38) | 二十四、迦葉菩薩品(31-34)  |            |
| 十三、憍陳如品(39-40)  | 二十五、憍陳如品(35-36)   |            |

# 第二節、融唯識而成的「真常唯心論」

## 壹、唯識與如來藏因接觸而有了折衷與貫通——「如來藏心」的出現

興起於南印度的,真實常住的如來藏(tathāgata-garbha)為依說;起於北方的,虛妄無常的阿賴耶識(ālayavijñāna)為依說:二者是恰好是對立的。傳入中印度(北方人稱之為「東方」),因接觸而有了折衷與貫通。

如來藏,本來不一定說是「心」的,後來也就名為「如來藏心」42。

## 貳、心在梵文中的二種解釋

心在梵文中,有二:

# (壹) citta (質多)

一、citta,音譯為質多,是「心意識」的心。

#### 一、一般通稱

依契經的習慣用法,是一般心理作用的通稱。

## 二、特有意義

特有的意義,是「心是種族義,……滋長是心業」、「集起故名心」<sup>43</sup>,表示種種(知識、經驗、業力)積集滋長的心理作用。<sup>44</sup>

## 三、小結

這是一般的,也是「虛妄唯識論者」所說的。45

眾生即如來藏,佛在迷即成眾生,眾生在悟即是如來。因此,如來藏與我義一致。如來藏為煩惱所蓋覆時,近於小我,如離去煩惱,即成為大我,大我與小我的本體是無差別的。也就因為這樣,佛說如來藏,才能攝引「畏無我句」的計我外道,歸信佛法。如來藏不但與我有密切的關係,而且與眾生心也有密切聯繫。如來藏是在眾生中,但它究竟在眾生身中,還是心中?雖可說遍在,或說無在無不在,但又每說它在眾生心中(此如如來藏在蘊界處中,即陰界六入中;或說在六處中,有的就索性說在第六意處中)。依古來一般的解說,我們生命的開發,是以肉團心為始的;最初結成這肉團心(生命體)的,是父母精血的凝聚,而心識即託於中。因此,佛法說修行,觀佛,觀心中有佛,即觀(心如)大紅蓮花。雖然,心是精神體,不是肉團心、緣慮心、集起心等精神現象,但仍有不離此肉團心的意義,所以經說「無身寐於窩」。因為如來藏在眾生中:身心中,心中,與眾生心的心識活動有著不可分離的關係。如來藏的本性是清淨的,眾生心還在虛妄顛倒的不清淨中,為了區別二者的不同,有人將如來來藏的本性是清淨的,眾生心還在虛妄顛倒的不清淨中,為了區別二者的不同,有人將如來藏國的本性是清淨的,眾生心還在虛妄顛倒的不清淨中,為了區別二者的不同,有人將如來藏國的本性是清淨的,眾生心還在虛妄顛倒的不清淨中,為了區別二者的不同,有人將如來藏藏的本性是清淨的,或稱如來藏心,或自性清淨心,這也就是眾生顛倒妄想心中的本淨覺性。由如來藏與阿賴耶識不相離,《楞伽》與《密嚴經》便說「如來藏藏識」。雖然,如來藏與阿賴耶識,有不同的意義,但也有不異性,用以安立眾生的生死與涅槃。

43《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 72 (大正 27,371b)。《阿毘達磨俱舍論》卷 4 (大正 29,21c)。

質多是「種種」的意義;但不就是種種,是由種種而存在而長成的,所以古來約「種種積集滋長」而解說為「集」。眼、耳、鼻、舌、身、意六識的認識,取之於外,同時留下所認識的印象於內,即成為心。識愈攀緣得多,內存的心象也愈多,所以說種種滋長。這可見心的特殊含義,為精神界的統一。

心體第三,若離阿賴耶識,無別可得。是故成就阿賴耶識以為心體,由此為種子,意及識

<sup>42《</sup>以佛法研究佛法》, pp.319-320:

<sup>44</sup> 印順導師著,《佛法概論》, p.111:

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> (1)《攝大乘論本》卷 1 (大正 31,134a7-10):

# (貳)hṛd(汗栗馱)或 hṛdaya(干栗馱耶)

二、汗栗馱(hṛd)或干栗馱耶(hṛdaya),是心藏的心 鄉山46、樹木的心。

## 一、樹木的心

一般樹木,中心總是比較緻密<sup>47</sup>堅實些,所以解說為堅實,引申為「心髓」、「心要」等。

# 二、心臟的心

肉團心,在古人的理解中,是個體生命中最重要的部分;一切心理作用,是依此而有的,所以名為汗栗馱<sup>心</sup>。<sup>48</sup>

# 三、小結

有偈說:「若遠行、獨行,無身寐於窟。」<sup>49</sup>質多心是沒有形質的,卻潛藏在洞窟裏;窟就是心臟。這樣,汗栗馱心與質多心,在古人的理解中,是不同的,卻不是無關的。

## 參、諸經論對心性本淨的解說

#### (壹)「佛法」

關於心質多,《增支部》這樣說:「心極光淨,而(為)客隨煩惱雜染。」50心是極光淨

轉。何因緣故亦說名心?由種種法熏習種子所積集故。

(2)《大乘成業論》卷1(大正31,784c7-9):

心有二種:一、集起心,無量種子集起處故;二、種種心,所緣行相差別轉故。

46 印順導師著,《唯識學探源》, p.122:

上座系的銅鍱部,說意根就是肉團心,就是心藏;它把意根看成了物質的。

- 47 緻密:2.嚴密;緊密。(《漢語大詞典》(九), p.962)
- <sup>48</sup>《以佛法研究佛法》, p.320:

依古來一般的解說,我們生命的開發,是以肉團心為始的;最初結成這肉團心(生命體)的, 是父母精血的凝聚,而心識即託於其中。

- <sup>49</sup>(1)《法句經》卷 1 〈11 心意品〉(大正 4,563a8-9): 獨行遠逝,覆藏無形,損意近道,魔繫乃解。
  - (2)《大毘婆沙論》卷72(大正27,371b9-12): 復次,業亦有差別,謂遠行是心業。如有頌曰:能遠行、獨行,無身寐於窟,調伏此心者, 解脫大怖畏。
  - (3)《攝大乘論本》卷中引頌(大正 31, 139a)。

《攝大乘論講記》, pp.214-215:

有一分學者,不信受一意識的理論,所以要引《阿含》本教來證明:一、引《法句經》的獨行教:一切時、一切處無不隨心所至,所以心叫「遠行」。心又是「獨行」的,每一個有情,唯有一意識,並非有多識共同取境。「無身」是說心沒有質礙的色法,這無質礙的住在身中,所以上面說『依止於身』,這叫「寐於窟」。有的說:窟是心臟。這猿猴般的心,難調難伏,假使能「調」伏「此難調」伏的「心」,就能得自在,可以自己控制自己,遠離一切三業不淨,這才可說他是「真梵志」(淨行)。引此經證明一意識,重要在獨行二字。

- 50(1)《增支部,一集》(南傳17,14)。
  - (2)《初期大乘佛教之起源與開展》,pp.276-277:

《雜阿含經》有鍊金的比喻,《大正藏》編號 1246、1247;在《增支部》中,合為一經。 (1246)經上說:鍊金師,先除去小石、粗砂;次洗去細砂、黑土;再除去金色的砂;加 以鎔鍊,還沒有輕軟、光澤、屈伸如意;最後鎔鍊成輕軟、光澤、屈伸如意的純金。這比 (pabhassara)的,使心成雜染的,是隨煩惱(upakkilesa)。隨煩惱是客,有外鑠<sup>51</sup>而非心自性的意義,後來形成「心性本淨<sup>52</sup>(cittaprakṛti-viśuddhi),客塵所染」的成語。心性是否本淨,成為「部派佛教」間重要的論辯項目。<sup>53</sup>

## (貳)初期大乘

「初期大乘」的《般若經》等,也說心性本淨,但約心的空性(śūnyatā)說。不但心本淨,一切法也是本淨的。<sup>54</sup>

《大智度論》說:「畢竟空即是畢竟清淨,以人畏空,故言清淨。」55本性淨與本性空

喻「修增上心」的,先除三惡業;次除三惡尋;再去三細尋;再去善法尋;最後心極光淨,三摩地寂靜微妙,得六通自在。在這鍊金喻中,金礦的金質,本來是純淨的,只是參雜了些雜質。鍊金,就是除去附著於金的雜質,顯出金的本質,輕軟、光澤、屈伸如意。依譬喻來解說,修心而達到清淨微妙、六通自在,也只是心本性的顯現。雜染心由修治而清淨,《增支部·三集》(70經),與《中阿含經·持齋經》同本,說到修「如來隨念」、「法隨念」、「僧隨念」、「戒隨念」、「天隨念」、心斷雜染而得清淨,舉了「洗頭」、「洗身」、「洗衣」、「拂去鏡面灰塵」、「鍊金」——五喻。這一思想,《增支部》大大的發展。〈一集〉第三品、一經起,到第六品、二經止,都以「修心」為主題」。

心的修、修顯、修多所作;心的調、守、護、防;心的謬向與正向;心的雜染與清淨;以 水來比喻心的濁與不濁;以栴檀來比喻修心的調柔堪用;心的容易迴轉;心的極光淨為 客隨煩惱所雜染,離客隨煩惱而心得解脫。

- 51 外鑠:猶外力。(《漢語大詞典》(三), p.1169)
- 52(1)心性本淨。(《如來藏之研究》第七章、瑜伽學派之如來藏說\_第二節、瑜伽唯識學的如來藏說,p.195)。
- 53 (1)《成實論》卷 2 〈19 有相品〉(大正 32, 253c21-28):

問曰:汝經初言廣習諸異論,欲論佛法義。何等是諸異論?

答曰:於三藏中,多諸異論,但人多喜起諍論者,所謂:<sup>(1)</sup>二世有,二世無;<sup>(2)</sup>一切有,一切無;<sup>(3)</sup>中陰有,中陰無;<sup>(4)</sup>四諦次第得,一時得;<sup>(5)</sup>(羅漢)有退,無退;<sup>(6)</sup>使與心相應,心不相應;<sup>(7)</sup>心性本淨,性本不淨。

- (2)《初期大乘佛教之起源與開展》,第6章〈部派分化與大乘〉,第2節,pp.362-378: 心性本淨,《大毘婆沙論》說是「分別論者」。《異部宗輪論》說:大眾等四部,同說「心性本淨,客塵煩惱之所雜染,說為不淨」。在銅鍱部的《增支部》一集中,說到心極光淨性。......在部派中,大眾部,上座部中的分別說部各派,是說心性本淨的。上座部中的說一切有部(犢子部應與說一切有相同),反對心性本淨說......可見說一切有部,不承認「心性本淨」是佛說的。如不敢說他不是佛說,那就要說這是不了義教,不能依文解義的。《成實論》主也以為是不了義說,但覺得對於懈怠眾生,倒不無鼓勵的作用。心性本淨說,在後期大乘法中,是無比重要的教義。其實早見於《增支部》,在大眾部,分別說部中,不斷發揚起來。
- 54(1)《大般若波羅蜜多經》卷 408〈7入離生品〉(大正7,44c19-23): 舍利子!諸菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多時,能如實知菩提心不應執,無等等心不應執, 廣大心不應執。何以故?舍利子!是心非心,本性淨故。
  - (2)《以佛法研究佛法》,pp.240-241: 《般若經》說:「是心(承上菩提心說)非心,本性淨故」。約心無自性說本淨,所以龍樹 說淨是無自性空的別名。
  - (3)《如來藏之研究》, p.83: 心性本淨的「清淨」——prabhāsvara 有「明淨」的意思,是繼承《阿含經》說而來的。 依《般若經》說,清淨並不局限於心的本性,而是通於一切法的。
- <sup>55</sup> (1)《大智度論》卷 63 (大正 25,508c)。

(prakṛti-śūnyatā) 同一意義,所以不能意解為心本性是怎樣清淨莊嚴的56。

#### (參)瑜伽派

佛教界流傳的「心性本淨」說,瑜伽派(Yogācāra)怎樣解說呢?

## 一、心性無記(本淨):《瑜伽師地論》〈攝決擇分〉

《瑜伽師地論》(〈攝決擇分〉) 卷 54 (大正 30,595c) 說:

「又復諸識自性非染,由世尊說一切心性本清淨故。所以者何?非心自性畢竟不淨能生過失,猶如貪等一切煩惱。亦不獨為煩惱因緣,如色受等,所以者何?以必無有獨於識性而起染愛,如於色等」。

心識的本性,不是煩惱那樣的不清淨。如於識而起染愛,那是與煩惱俱起的關係。 論心識的自性,可說是本淨的。這樣的會通經說,不同於「心性本淨」的學派,是 心識本性無記(avyākṛta)說,繼承說一切有部(Sarvāstivāda)等的思想。<sup>57</sup>

#### 二、心的真如性(本淨)

## (2)《如來藏之研究》, p.85:

空與淨,只是名字不同,而內容是一樣的。佛法所說的空,是「最甚深處」,而聽者容易想像為什麼都沒有。愛有惡空,是眾生的常情,所以大乘空義,屬於少數,而非一般人所能信受的,信受也容易誤解的。為了教化的方便,所以又稱為本性淨,畢竟淨。雖內容還是一樣,而在聽眾聽起來,似乎有清淨微妙的存在,只要有所依著,就易於接受了。 龍樹這一解說,對「初期大乘」說空,而演化為「後期大乘」的說有,提貢了一項應機設教的合理解說。

- 56(1)參閱《如來藏之研究》, pp.67-87。
  - (2)《如來藏之研究》, p.85:

《般若經》說一切法本性空又說一切法畢竟空;說本性淨 (prakṛti-viśuddha),又說畢竟淨 (atyanta-viśuddha)。淨與空,有什麼不同意義呢? 《大智度論》卷 63 (大正 25,508c)說:「畢竟空即是畢竟清淨,以人畏空,故言清淨」。空與淨,只是名字不同,而內容是一樣的。佛法所說的空,走「最甚深處」,而聽者容易想像為什麼都沒有。愛有惡空,是眾生的常情,所以大乘空義,屬於少數,而非一般人所能信受的,信受也容易誤解的。為了教化的方便,所以又稱為本性淨,畢竟淨。雖內容還是一樣,而在聽眾聽起來,似乎有清淨微妙的存在,只要有所依著,就易於接受了。龍樹這一解說,對「初期大乘」說空,而演化為「後期大乘」的說有,提貢了一項應機設教的合理解說。

#### <sup>57</sup>《如來藏之研究》, p.197:

依說一切有部說:心識的本性,是中容的無記性,與善或不善心所相應,名為善心、不善心。善感與不善心,是相應善,相應不善,而心的自性是無記的,所以善與惡是心的客性。心的本性是無記,不是染污性,所以說「心體非煩惱故名性本淨」。……《成唯識論》的識本性無記說,也是繼承《瑜伽師地論》的,如卷 54 (〈攝決擇分〉)(大正 30,595c)說:「又復諸識自性非染,由世尊說一切心性本清淨故。所以者何?非心自性畢竟不淨,能生過失,猶如貪等一切煩惱。亦不獨為煩惱因緣,如色受等,所以者何?以必無有獨於識性而起染愛,如於色等」。一切識自性非染污,不是煩惱。如識不與煩惱相應,識不能獨為煩惱的因緣;如於為一切,那是識與煩惱俱起的關係。約識自性非染污來解說心性本淨,正合於識本性無記的意義。《瑜伽師地論》說「淨識」,都指無漏識,與心性本淨不合。《大乘莊嚴經論》的漢譯本說:「此心(真如)即是阿摩羅識」,梵文本沒有這一句。阿摩羅識(amala-vijñāna)譯義為無垢識,是真諦所傳唯識學所一再提到的,可能是傳譯時,綴文、證義者,受到真諦學影響而附加進去的!

#### (一)《辯中邊論》

但在《辯中邊論》,也依心空性來解說了。《辯中邊論,相品》,論說空性,末了說:「非染非不染,非淨非不淨,心性本淨故,為客塵所染」<sup>58</sup>。世親

(Vasubandhu)解說為:「云何非染非不染?以心性本淨故。云何非淨非不淨?由客塵所染故」<sup>59</sup>。本淨而又為客塵所染,是多麼難以理解呀!<sup>60</sup>

#### (二)《大乘莊嚴經論》

無著(Asaṅga)的《大乘莊嚴經論》說:「非淨非不淨,佛說名為如」<sup>61</sup>。如(tathatā)是空性、心性的異名,實際上是離言而不可說的。說非淨非不淨、非染非不染、本性清淨而為客塵所染,都只是方便安立。<sup>62</sup>關於心性本淨,《大乘莊嚴經

#### (2)《華雨集》(第三冊), p.165:

《辯中邊論》說空性(śūnyatā)是真如(tathatā),法界(dharma-dhātu)等異名,空性也就是心性,與龍樹的大意相同。「清淨」,龍樹以為眾生畏空,不能信受甚深空義,所以方便的說為「清淨」,那只是為人生善悉檀。但與如來藏統一了的心性本淨,可不能這麼說。

如《勝鬘經》說:「自性清淨如來藏,而客塵煩惱、上煩惱所染,不思議如來境界。…… 自性清淨心而有染污,難可了知。有二法難可了知:謂自性清淨心難可了知,彼心為煩惱所染亦難了知」(大正 12,222b-c)。自性清淨心,是心性本淨的異譯。心性本清淨而 又為外鑠的客塵所染,是難可了知的。《勝鬘經》說是「不思議如來境界」,那不是方便 說,而是看作極高深的了!

- 59《辯中邊論》卷上(大正 31,466b)。
- 60 (1)《華雨集》(第三冊), pp.165-166:

《辯中邊論》頌的意義,世親(Vasubandhu)解說為:由於「心性本淨」,所以不能說是染污的;但眾生有染污,所以也不能說是不染污的。由於「客塵所染」,不能說眾生心性是清淨的;但這是客塵而不是心的自性,所以又不能說是不淨的。「非染非不染,非淨非不淨」,是多麼難以了解!其實只是「心本性清淨,為客塵所染」而已。心性就是心空性,空性在眾生「有垢位,說為雜染;出離垢時,說為清淨。雖先雜染,後成清淨,而非轉變成無常失」(大正 31,465c-466a)。不是心性(空性)有什麼轉變,所以說「心性本淨」了。

(2)《如來藏之研究》, p.199:

說空性、真如是「非染非不染,非淨非不淨」,還是依雜染與清淨而說的,所以,約「心性本淨」,說非染非不染;約「客塵所染」,說非淨非不淨。這與說「非空非不空」一樣,都是依世俗說勝義,而不是直就勝義的超越說。《辯中邊論》說:「有情及法俱非有故,彼染淨性亦俱非有;以染淨義俱不可得,故染淨品無減無增」。可見說「法界本淨」,「心性本淨」,都不過觀待世俗的雜染性而說。

- 61《大乘莊嚴經論》卷 3 (大正 31,603c)。
- 62 (1)《大乘莊嚴經論》卷 3 〈10 菩提品〉(大正 31,603c4-8):

釋曰: ……非淨非不淨, 佛說名為如者, 是故佛說: 是如非淨非不淨。是名法界清淨相。

(2)《如來藏之研究》, pp.197-198:

心性是依心真如性說的。心性本淨,是與客塵煩惱相對稱的。在大乘法中,心性依心真如說,所以心性清淨,就是真如或法界清淨。聖者內自所證的真如或法界,其實是非染非淨的……法界、真如無差別,無變異,是非淨非不淨(也可說非染非不染),沒有淨不淨可說的。清淨是對雜染說的,真如是前後一如,本來如此,實在無所謂清淨;不過從離客塵雜染所顯來說,真如也可說非不淨的。唯識學者依世俗說勝義,對於勝義——真如、法界,是從世俗安立去闡明的。如直從勝義(非安立)說,那是超越於相對界,非分別名相

<sup>58 (1)《</sup>辯中邊論》卷 1 〈1 辯相品〉(大正 31,466b16-17)。

#### 論》卷6(大正31,622c-623a)說:

「譬如清水濁,穢除還本清,自心淨亦爾,唯離客塵故。」

「已說心性淨,而為客塵染,不離心真如,別有心性淨。」

經上說的「自心淨」,約心的真如(citta-tathatā)說,並非說虛妄分別(vitatha-vikalpa)的心識是本淨的。<sup>63</sup>

《論》上解說為「此中應知,說心真如名之為心,即說此心為自性清淨」64。

「心性淨」,大乘經每譯為「自性清淨心」——自性清淨的心。

「心真如」,梵本作「法性心」(dharmatā-citta)。65

所以論義的抉擇,是大乘經的「自性清淨心」說。

## (三)小結

瑜伽學者約真如說自性清淨心、說如來藏,心還是質多心,虛妄分別心與真如心, 有不離的關係,也就是與如來藏不相離了。真如是可以稱為心的,那麼對妄心說 「真心」,當然是可以的。

後魏瞿曇般若流支(Prajñāruci)所譯《唯識論》,說「一者相應心,二者不相應心。相應心者,所謂一切煩惱結使、受想行等諸心相應。……不相應心者,所謂第一義諦常住不變自性清淨心」<sup>66</sup>,也不能說不對的。不過真常的清淨心,後代瑜伽學者大都避而不談,以免有「似我真如」<sup>67</sup>的嫌疑。

## 肆、如來藏我與自性清淨心相結合68

所及,有什麼淨不淨呢!

## 63《如來藏之研究》, p.195:

《論》文以水的清濁,來比喻「自心淨」(svacitta-śuddha)。水有垢濁與清淨的;除去垢濁所得的清淨水,「清(淨)非外來」,水的清淨性是本來如此的。這正如方便修行,除去客塵,顯心的清淨,也是「淨非外來,本性淨故」。從雜染心而轉為清淨,顯出的心清淨性本來如此,與真如的自性清淨,離垢清淨,意義完全一樣。所以,所說的自心本淨,約心的真如性(cittatathatā)說,並非說虛妄分別(abhūta-parikalpa)的有漏心識是清淨的。

- 64 (1) 《大乘莊嚴經論》卷 6 (大正 31,623a)。
  - (2)《如來藏之研究》, pp.195-196:

《莊嚴論》解說為:「如是心性自淨,而為客塵所染,此義已成。由是義故,不離心之真如,別有異心,謂依他相,說為自性清淨。此中應知,說心真如名之為心,即說此心為自性清淨,此心即是阿摩羅識」。

65《如來藏之研究》, p.196:

清淨的心,是心真如,梵本作法性心(dharma-citta);真如心與法性心,意義是相同的。

- 66《唯識論》(大正 31,64b)。
- 67《初期大乘佛教之起源與開展》, p.703: 清辯《大乘掌珍論》卷下, 責瑜伽師的「真如雖離言說而是實有」, 為「似我真如」(大正30,275a)。
- 68《華雨集》(第三冊), pp.174-175:

《如來藏經》等傳出的如來藏說,與心性本淨——自性清淨心(prakṛti-prabhāsvara-citta)說合流了,如《央掘魔羅經》說:「若自性清淨意,是如來藏,勝一切法,一切法是如來藏所作。」(大正2,540a)《不增不減經》說:「如來藏本際相應體及清淨法,……我依此清淨真如法界,為眾生故,說為不可思議法自性清淨心。」(大正16,467b)《勝鬘經》說:「如來藏者,是……

#### (壹)《央掘魔羅經》

如來藏我,是一切眾生中具足如來功德相好莊嚴的。<sup>69</sup>在傳布中,與自性清淨心相結合,由於清淨的如來藏在眾生身中為煩惱所覆,與心性清淨而為客塵所染,有相同的意義。

如來藏的本義是「真我」,在「無我」的佛法傳統,總不免神化的嫌疑。說如來藏是自性清淨心——「真心」,那如來藏更可以流行了。

所以,《央掘魔羅經》解說為聲聞說偈中的「意」說:「此偈意者,謂如來藏義。若自性清淨意,是如來藏,勝一切法,一切法是如來藏所作」<sup>70</sup>。

## (貳)《不增不減經》

《不增不減經》說:「我依此清淨真如法界,為眾生故,說為不思議法自性清淨心」

這是說:依清淨真如、法界(dharma-dhātu),說如來藏;依如來藏相應的不思議佛法——清淨功德,說為自性清淨心。<sup>72</sup>依真如、法界說,可通於瑜伽學。<sup>73</sup>

## (參)《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》

#### 一、引經

如來藏與自性清淨心相結合,更說到剎那(kṣaṇa)生滅識的,如《勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》(大正 12,222b)說:

「若無如來藏者,不得厭苦樂求涅槃。何以故?於此六識及心法智,此七法 剎那不住,不種眾苦,不得厭苦樂求涅槃」。<sup>74</sup>

「如來藏者,是……自性清淨藏。此自性清淨如來藏,而客塵煩惱、上煩惱

自性清淨藏。此自性清淨如來藏,而客塵煩惱、上煩惱所染。……自性清淨心而有染者,難可了知。」(大正 12,222b)這樣,「自性清淨如來藏」與「自性清淨心」,是一體的異名。這二者,本來是有共同性的:眾生心性本(光)淨,而客塵煩惱所染;如來藏也是自性清淨,而客塵煩惱、上煩惱所染(或說「貪瞋癡所覆」、「在陰界入中」)。同樣是自體清淨,為外鑠的客塵所染,所以二者的統一,是合理而當然的。

69(1)《大般涅槃經》卷7〈4如來性品〉(大正12,407b9-11): 善男子!我者即是如來藏義。一切眾生悉有佛性,即是我義。如是我義,從本已來,常為 無量煩惱所覆,是故眾生不能得見。

(2)《以佛法研究佛法》, p.138:

如來藏是從眾生因位,點出本具如來,就這一意義說,如來藏與我義有相契合處。

70 (1) 《央掘魔羅經》卷 4 (大正 2,540a1-2):

意法前行,意勝法生,意法淨信。若說若作,快樂自追,如影隨形。

(2)《華雨集》(第三冊), p.174:

《華嚴經》所說,一切眾生心相續中,具足如來智慧,是重於「心」的。《如來藏經》等所說,眾生身中,有智慧、色相端嚴的如來,是(通俗化)重於(如來)我的。二說雖小有差別,而都表示了真常本有。《如來藏經》等傳出的如來藏說,與心性本淨——自性清淨心(prakṛti-prabhāsvara-citta)說合流了。

<sup>71《</sup>不增不減經》(大正 16,467b)。

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup>《如來藏之研究》,pp.172-173。

<sup>73《</sup>印度佛教思想史》, p.257。

<sup>74</sup> 參見《勝鬘經講記》, pp.244-246。

所染。……自性清淨心而有染者,難可了知」<sup>75</sup>。

《勝鬘經》以如來藏為自性清淨藏(prakṛti-pariśuddha-garbha),自性清淨藏就是自性清淨心。

## 二、如來藏有空、不空義

如來藏有空(śūnya)義、有不空(aśūnya)義,而經說「如來藏智是如來空智」——「如來藏者,即是如來空性之智」<sup>76</sup>。以如來藏為空性智(śūnyatā-jñāna),對《華嚴經》所說:「如來智慧,無相智慧,無礙智慧,具足在於眾生身中,但愚癡眾生顛倒想覆,不知不見」<sup>77</sup>,解說上是更為適當的。<sup>78</sup>

如來藏依真如、空性而說,與瑜伽學相同;<sup>79</sup>但與本有的如來智慧功德等相應,還是不同的。

## 三、七法剎那不住,非依常住的如來藏建立生死與涅槃不可

「七法刹那不住」,經說六識與心法智(或作「所知法」)。<sup>80</sup>剎那剎那生滅不住,不能成立受生死苦、求得涅槃;生死與涅槃,非有常住的如來藏為依不可。如來藏通過自性清淨心,與生滅的妄識,開始了關聯的說明。

# 伍、真常清淨心與虛妄生滅識,漸漸聯合,應與《阿毘達磨大乘經》有關

## (壹)《楞伽經》有真心與妄心結合的說法

真常清淨(如來藏)心,虛妄生滅(阿賴耶)心,是對立的,但漸漸聯合,如《楞伽

空與不空的見知,不增不減,能遠離有無二邊。離二邊的中道,能如實知空相(śūnyatā),如來藏智也就名為空(性)智,空性是無分別智境。

如來空(性)智是如來藏,依如來藏(也就是空智)而說空(śūnya)與不空(aśūnya)。說「空如來藏」,是說外鑠的客塵煩惱是空的;如來藏——如來空智,自性是清淨的,真實有的。說如來藏不空,是說如來空(性)智本有「不離、不脫、不異的不思議佛法」——清淨佛功德法;對煩惱虛妄可空說,這是真實的,不空的。

<sup>79</sup>《如來藏之研究》, p.179:

以空為無,因空而顯的如來藏自體清淨,名為空性,與瑜伽者所說的相同。

80 《以佛法研究佛法》, p.290:

《勝鬘經》揭開了這一要義,如說:「六識及心法智(依楞伽經,就是前七識),此七法剎那 不住。

《華雨集》(第三冊), p.181:

「心法智」,異譯作「所知」。《勝鬘經》以為:如來藏是不生滅法,所以能種苦——受業熏而感苦報。也能厭苦,願求涅槃,那是由於如來藏與不思議功德相應(也就是有「佛性」)。 六識等七法,是剎那生滅的、虚妄的,不可能成立生死流轉與涅槃還滅。依據如來藏說,剎 那生滅的七法,不能成立生死流轉,那瑜伽行派的藏識,是虚妄生滅法,當然也不能為依而成立一切。

<sup>75 (1)《</sup>大寶積經》〈48 勝鬘夫人會〉(大正 11,677c-678a)。

<sup>(2)</sup> 參見《勝鬘經講記》, pp.250-254。

<sup>76 (1) 《</sup>勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》(大正 12,211c)。《大寶積經》(48 勝鬘夫人會)(大正 11,677a)。

<sup>(2)《</sup>如來藏之研究》, pp.178-179:

<sup>&</sup>quot;《大方廣佛華嚴經》卷 35 (大正 9,624a)。

<sup>78《</sup>華雨集》(第三冊), p.178:

## 經》所說:「如來藏藏識心」。81

#### |(貳)《阿毘達磨大乘經》對真妄二心的結合有中介地位,今依《攝大乘論》來證明

#### 一、總說

我以為:《阿毘達磨大乘經》,有重要的中介<sup>82</sup>地位,無著的《攝大乘論》,是依《阿毘達磨大乘經》的〈攝大乘品〉而造的<sup>83</sup>。這部經並沒有譯出,當然不能充分明了。如「十相殊勝」<sup>84</sup>,《攝大乘論》的組織次第,是依這部經的。《攝論》的成立大乘唯識,大體是依這部經的。<sup>85</sup>

# 二、《攝論》〈所知依分〉,引用《阿毘達磨大乘經》二偈

## (一) 引論

《論》中引用的少數經文,意義是非常特出的!如《攝大乘論·所知依分》,引用《阿毘達磨大乘經》二偈,如《攝大乘論本》(大正31,133b)說:

「無始時來界,一切法等依,由此有諸趣,及涅槃證得。」86

「由攝藏諸法,一切種子識,故名阿賴耶,勝者我開示。」87

說如來藏是自性清淨心,六識等七法剎那(kṣaṇa),開始了如來藏與生滅識的關聯,發展成後起的「真常唯心論」。

《印度佛教思想史》, p.401:

《楞伽經》說:「如來藏藏識心」,統一了自性清淨如來藏與阿賴耶識 (ālayavijñāna)。

- 82 中介:1.媒介。(《漢語大詞典》(一), p.583)
- 83《攝大乘論本》卷下(大正 31,152a)。
- 84《攝大乘論本》卷 1 (大正 31,132c24-133a4):

謂依大乘,諸佛世尊有十相殊勝殊勝語:一者、所知依殊勝殊勝語;二者、所知相殊勝殊勝語;三者、入所知相殊勝殊勝語;四者、彼入因果殊勝殊勝語;五者、彼因果修差別殊勝殊勝語;六者、即於如是修差別中增上戒殊勝殊勝語;七者、即於此中增上心殊勝殊勝語;八者、即於此中增上慧殊勝殊勝語;九者、彼果斷殊勝殊勝語;十者、彼果智殊勝殊勝語。由此所說諸佛世尊契經諸句,顯於大乘真是佛語。

## <sup>85</sup>《攝大乘論講記》, p.8:

《阿毘達磨大乘經》,本有〈攝大乘品〉;此品即有十種殊勝的教說。無著依此品造論,所以名為《攝大乘論》。然從本論的體裁內容看,無著的略釋,決非注疏式的釋論;也不拘泥的限於一經,而廣引《華嚴》、《般若》、《解深密》、《方廣》、《思益梵天所問》等經,《瑜伽》、《大乘莊嚴經》、《辨中邊》、《分別瑜伽》等論。可以說,本論是採取十種殊勝的組織形式,要略的通論大乘法門的宗要。所以,《攝大乘論》所攝的大乘,即是大乘佛法的一切。

## 86《攝大乘論講記》, p.35:

「無始時來界」的界字,指所依止的因體,就是種子,這是眾生無始以來熏習所成就的。「一切法等依」的等字,表示多數,不必作特殊的解說。「由此」界為一切法所依的因體,就「有」了生死流轉的「諸趣」,和清淨還滅「涅槃」的「證得」。

依世親論師的解釋:界,是一切雜染有漏諸法的種子。因無始時來有這一切雜染的種子,有為有漏的一切法,才依之而生起。生起了有為有漏法,就有五趣的差別。假使除滅了這雜染種子,就可證得清淨的涅槃。涅槃,是捨離了染界而證得,並不是從此無始來的界所生。

## 87《攝大乘論講記》, pp.36-38:

「即於此」《阿毘達磨大乘經》「中」,還有一頌說到阿賴耶識的名字及得名的所以然。這可從第二句的「一切種子識」講起:一切種子識就是阿賴耶識,它在相續的識流中,具有能生的功能,像種子一樣,所以稱為種子識。……這種子識,有很大的功用,能夠「攝藏諸法」。……

<sup>81《</sup>印度佛教思想史》, p.176:

## (二)說明

第二偈,明一切種子阿賴耶識,《論》中解說了「攝藏」的意義。

第一偈的界(dhātu),當然可以解說為種子,但《論》文卻沒有加以解說!

《究竟一乘寶性論》引用了這一偈,以《勝鬘經》的如來藏來解說<sup>88</sup>。「無始時來界」一偈,在當時佛教界,是有不同解說的。<sup>89</sup>

真諦(Paramārtha)所譯《攝大乘論釋》,也引《勝鬘經》的如來藏為依止說,解說第一偈<sup>90</sup>。也許是真諦所增附的,但事有依據,決不是真諦自己的臆<sup>91</sup>解。<sup>92</sup>

## 三、從《攝大乘論》的引經發見「界」的意義

## (一) 引經

「界」,在《攝論》的引經中,可以發見他的意義,如《攝大乘論本》卷中(大正 31,140c)說:

「《阿毘達磨大乘經》中,薄伽梵說:法有三種:一、雜染分,二、清淨分, 三、彼二分。依何密意作如是說?……於此義中,以何喻顯?以金土藏為喻 顯示。譬如世間金土藏中,三法可得:一、地界,二、土,三、金。於地界 中,土非實有而現可得,金是實有而不可得;火燒鍊時,土相不現,金相顯 現。又此地界,土顯現時,虛妄顯現;金顯現時,真實顯現,是故地界是彼 二分。……故此虛妄分別識、依他起自性,有彼二分,如金土藏中所有地 界。」

## (二)說明

#### 1、不了義(密意)說

一切法依這藏識生起,依這藏識存在,所以名為攝藏。一切種子識,能作諸法的攝藏,給一切法作所依處,所以叫它為「阿賴耶(藏)」。「勝者我開示」的勝者,是一切菩薩,不一定是大菩薩。菩薩最初發心,就超勝於凡夫和小乘,可以稱為勝者。佛陀對利根的勝者(菩薩),才開示阿賴耶識。對劣者的小乘凡夫是不開示的,因為他們的程度還不夠,也無須領受這賴耶的妙法。

《阿毘達磨大乘經》,是以「界」為一切法依止,成立生死與涅槃。但「界」是什麼呢?無著的《攝大乘論》,引證此頌,證有阿賴耶識。隋笈多等譯的世親釋論;唐玄奘譯的世親釋論,無性釋論,都把<sup>(1)</sup>「界」解說為雜染種子。傳說為堅慧(或說世親)所造的《究竟一乘寶性論》,也引用此頌,但說<sup>(2)</sup>「界」為如來藏。

阿梨耶識「界,以解為性,此界有五義」,是依《勝鬘經》而解說的。《勝鬘經》的五藏,《實性論》也引用了。但《寶性論》梵本,僅如來藏(tathāgata-garbha),出世間藏(lokôttara-garbha),自性清淨藏(prakṛti-pariśuddha-garbha)——三名。漢譯本作:「如來藏者,是法界藏,(出世間)法身藏,出世間上上藏,自性清淨法身藏,自性清淨如來藏」。陳譯所引用的五藏,與《勝鬘》經相合。真諦譯三次引用了五藏義:一、《攝大乘論釋》卷 1,引來解說「一切法依止」的「界」。二、《攝大乘論釋》卷 15,引五義來解說「法身含法界五義」。三、《佛性論》卷 2,引五義來解說如來藏「自體」的「如意功德性」。

<sup>88《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4 (大正 31,839a-b)。

<sup>89《</sup>以佛法研究佛法》, pp.291-292:

<sup>90《</sup>攝大乘論釋》卷 1 (大正 31, 156c-157a)。

<sup>91</sup> 臆 (yì 一`): 3.意料;推測。(《漢語大詞典》(六), p.1394)

<sup>92《</sup>如來藏之研究》, pp.216-217:

經說有雜染分、清淨分、彼二分<sup>93</sup>。「彼二分」,是有漏生有漏、無漏生無漏的瑜伽學者所難以同意的,所以說是不了義(密意)說。

## 2、了義的解說

## (1)金礦中的三法比喻

在了義的解說中,以金土藏——金(土)礦作比喻。如金礦中可有三法:地界, 土,金。地界(pṛthivī-dhātu)是金與土所依止的,構成土與金的堅性物質。

## (2) 合法以說明三性

平時只見泥土,不見金質,如眾生「於此識中所有虛妄、遍計所執自性顯現」。如開採冶<sup>94</sup>鍊<sup>95</sup>,去泥土而顯出金質,如經般若火鍛鍊,那就「於此識中所有真實、圓成實自性顯現」。雜染虛妄的遍計所執自性(parikalpita-svabhāva),清淨真實的圓成實自性(pariniṣpanna-svabhāva),如土與金。而「虛妄分別識、依他起自性」(para-tantra-svabhāva),「有彼二分」,如金、土所依的地界。

## (三)依他起性——界通染淨二分%

## 1、通染淨二分,沒有定性

《攝大乘論》以依他起為「彼二分」;也就是虛妄分別識通二分:譬喻如地界,界也是通二分的。《攝論》以依他起、妄識為「界」,通於二分,成為隨染、轉淨的樞紐<sup>97</sup>,是沒有定性的。

# 2、依他起是雜染清淨性不成,即闡明通二分的特殊意義

《攝論》解釋三性時說:「謂依他起略有二種:一者,依他熏習種子而生起故;二者,依他雜染清淨性不成故。」<sup>98</sup>

依他起中,依種子而生,是依因緣而生的一般解說。而雜染清淨性不成,是說可以染、可以淨,不一定染、不一定淨,正是依他起通二分的特殊意義。<sup>99</sup>

3、界(虚妄分別識)通二分可解說為具二分,故可稱為「界」的如来藏

#### 93《攝大乘論講記》, p.275:

這一切法三分的見解,佛陀「依」什麼「意」趣要這樣說呢?這是依依他的安立三性而說的。「於依他起自性中」,隨染的「遍計所執自性」的一分,就「是雜染分」的一類;在依他起性中隨淨的「圓成實自性」的一分,就「是清淨分」的一類;「即」此「依他起」性本身,不定屬某一邊,那就「是」有「彼」染淨「二分」的一類。

依他起有二類:一、「依他熏習種子而生起」的,這就是仗因托緣而生的依他起,側重在雜染。 二、「依他雜染清淨性不成」的,這是說它本身不是固定的雜染或者清淨,它如果為虛妄分別 的所分別,成遍計執性,就是雜染的;如以無分別智通達它似義實無,成圓成實性,就是清 淨的。這自身沒有一成不變性,隨他若識若智而轉的,所以也名為依他。

<sup>94</sup> 冶 (vě ーせv): 1.冶煉金屬。(《漢語大詞典》(二), p.411)

<sup>95</sup> 煉(liàn カーラヽ):1.冶煉;用加熱等方法使物質純淨或堅韌。(《漢語大詞典》(七),p.187)

<sup>96《</sup>如來藏之研究》, p.213。

<sup>97</sup> 樞紐:2.指主門戶開合之樞與提繫器物之紐。比喻事物的關鍵或相互聯繫的中心環節。(《漢語大詞典》(四),p.1260)

<sup>98《</sup>攝大乘論本》卷中(大正 31,139c)。

<sup>99《</sup>攝大乘論講記》, p.243:

「依他起虚妄分別識」,當然是有漏的。以此為「界」,為「一切法等依」,是符合瑜伽的唯識(vijñaptimātratā)思想的。但以金土藏譬喻來說,界——虚妄分別識「有彼二分」,凡夫如見土不見金,是沒有嗎?金是真實存在的。這樣,「彼二分」或「有彼二分」,不是可以解說為具有二分嗎?

依他起、虛妄分別識(根本識是阿賴耶識)的底裡,就是圓成實性,不就是可以稱為「界」的如來藏嗎?

#### (四)如來藏與阿賴耶識結合出現於大乘經

唯識學不許依他起、虛妄分別識是性淨的,但經「彼二分」的溝通,如來藏與阿賴 耶識的結合,順理成章的出現於大乘經了。

## 陸、代表「真常唯心論」的經典:《楞伽經》與《密嚴經》

#### (壹)總說

《楞伽經》與《密嚴經》,無著與世親的論書中,都沒有引述。唐玄奘雜糅<sup>100</sup>所成的《成唯識論》,引用這兩部經,所以被認為「唯識宗」所依的經典,其實經義是不屬於這一系的。<sup>101</sup>

## (貳)異譯本

《楞伽經》的漢譯本,有三部;宋求那跋陀羅(Guṇabhadra)於元嘉二十年(西元 443) 初譯,名《楞伽阿跋多羅寶經》,四卷。集出的時代,應該要比無著論遲一些。

《密嚴經》的漢譯本,有兩部;唐(西元 680 年前後)地婆訶羅(Divākara)初譯,這是集出更遲一些的。

這兩部經,是如來藏為依止說與瑜伽學系的阿賴耶識為依止說的綜合。102

#### (參)由於引用了瑜伽學用語,而被誤以為是瑜伽學的經典

#### 一、大乘不共的唯識論

在「大乘佛法」思想上,無著(與世親)論師是非常卓越的!依部派佛教而來的細意識說、種子熏習說,成立以虛妄分別的阿賴耶(種子)識為依止,抉擇貫通大乘經說,而形成大乘不共的唯識論。

## 二、融攝唯識法義,而成立真常唯心論

在這一系經論中,如五法<sup>103</sup>(pañca-dharma)、三自性(trividha-svabhāva)、八識

如《楞伽經》、《密嚴經》,雖說是唯識宗的論典;但仔細地研究起來,倒是與真常唯心論的體 系相合的。我所理解的是:大乘經可以分為二系:(一)、判大小二乘的空相應大乘;(二)、判 有空中三教的唯心不空大乘。如《般若經》等,這是性空系的;《密嚴》、《楞伽》、《涅槃》、 《金光明》等經,是以唯心不空為究竟了義的。

<sup>102</sup>《華雨集》(第三冊),pp.207-208:

如來藏、自性清淨心,在《楞伽經》、《密嚴經》中,融攝了瑜伽行派(Yogācāra)的唯識現(vijñapti-mātra),成為真常為本的唯心(citta-mātra)。

103《顯揚聖教論》卷 6〈2 攝淨義品〉(大正 31,507a17-22):

五法者:一、相,二、名,三、分別,四、真如,五、正智。相者,若略說,謂一切言說所依處。名者,謂於諸相中依增語。分別者,謂三界所攝諸心心法。真如者,謂法無我所顯聖

<sup>100</sup> 雜糅:混雜糅合。(《漢語大詞典》(十一), p.879)

<sup>101 《</sup>大乘起信論講記》, p.15:

(aṣṭau-vijñānāni)、二無我(dvidhānairātmya)等(無著論著重於八識的成立),成為體系精嚴的論義。無著(傳承彌勒)論是分別敘述的,為《楞伽》與《密嚴》所融攝,綜合的敘述。

如《大乘入楞伽經》說「五法、三自性,及與八種識,二種無我法,普攝於大乘」104。

《大乘密嚴經》,說「菩薩入於諸地,了知五法、八識、三性及二無我」、「大乘真實義,清淨無等倫,遠離諸分別,轉依之妙道。八種識境界,諸自性不同,五法及無我,差別而開示」<sup>105</sup>。綜合為大乘的重要經義,是顯然可見的。

無著論所成立的三身(trayāḥ kāyāḥ),及轉識所成的四智(catvāri-jñānāni)<sup>106</sup>;《楞伽經》一再說到三身<sup>107</sup>,但二經都沒有說到四智。由於這二部經引用了「五法、三自性、八識、二無我」成語,所以一般誤以為是瑜伽學的。

瑜伽派本是出於定慧修持的瑜伽者(yogaka),<sup>108</sup>傳出了《瑜伽師(或作「行」)地論》,學風漸重於義理的思擇。而《楞伽》與《密嚴》,雖也作分別思擇,而重在修持,經中到處說「自證聖智」<sup>109</sup>、「瑜伽」、「現法樂住自證之境」<sup>110</sup>。這是如來藏系的瑜伽行者,融攝阿賴耶識系的法義,成立自宗——真常為依止的唯心(cittamātratā)論。

## 柒、如來藏與藏識(阿賴耶識)的關係

## (壹)引起如來藏與阿賴耶識聯合之由

如來藏約真如(tathatā)說;心性本淨約心空性(śūnyatā)說,虛妄分別識不是性本淨的:這是瑜伽學。《阿毘達磨大乘經》,說依他起性「彼二分」,以「金土藏」為譬喻,是以引起如來藏與阿賴耶識的聯合。

#### (貳)從《楞伽經》看如來藏與藏識之關係

## 一、引經

《楞伽經》也說八識,八識是「如來藏名識藏心,意,意識及五識身」111。如來藏

智所行一切言說,所不依處。正智者,略有二種:一、唯出世間,二、世間出世間。

<sup>105</sup>《大乘密嚴經》卷上(大正 16,730b)。又卷下(大正 16,746a-b)。

瑜伽(yoga)是相應——契合的意思。寬泛的說,凡是止觀相應的,身心、心境或理智相應的,都可說是瑜伽。瑜伽——身心相應的修持法,名為瑜伽行。從修持以求實現特殊的宗教經驗者,名瑜伽師。所以瑜伽師,為定慧修持者的通稱。

109《大乘入楞伽經》卷 3〈2 集一切法品〉(大正 16,602a20-22):

云何諸如來禪?謂入佛地住自證聖智三種樂,為諸眾生作不思議事,是名諸如來禪。

110 《大乘密嚴經》卷 1 〈 2 入密嚴微妙身生品 〉 (大正 16,751a5-7):

心得無違現法樂住內證之智,為大定師於定自在,能隨順說諸地之相,常在一切佛國土中, 為諸上首演深妙法。

111)《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4 (大正 16,512b)。

《大乘入楞伽經》卷 5 (大正 16,621c)。《入楞伽經》卷 8,但作「阿黎耶識」(大正 16,559b)。

<sup>104《</sup>大乘入楞伽經》卷 5 (大正 16,620c)。

<sup>106《</sup>大乘莊嚴經論》卷 3 (大正 31,606a-607b)。《攝大乘論本》卷下(大正 31,149a-c)。《大乘阿毘達磨集論》卷 7 (大正 16,690c)。

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>《大乘入楞伽經》卷 1 (大正 16,591c)。又卷 1 (大正 16,596b)。

<sup>108 《</sup>說一切有部為主的論書與論師之研究》, p.611:

與藏識——阿賴耶識的關係,到底是怎樣的?《大乘入楞伽經》卷 5 (大正 16,619b-620a)說:

「世尊!惟願為我說蘊界處生滅之相,若無有我,誰生誰滅?而諸凡夫依於 生滅,不求盡苦,不證涅槃。」

「如來藏是善不善因,能遍興造一切趣生,譬如伎兒<sup>112</sup>,變現諸趣,離我我所。……無始虛偽惡習所熏,名為藏識,生於七識無明住地。譬如大海而有波浪,其體相續,恆注不斷。本性清淨,離無常過,離於我論。<sup>113</sup>其餘七識——意、意識等念念生滅。」

「我為勝鬘夫人及餘深妙淨智菩薩,說如來藏名藏識,與七識俱起。」 「甚深如來藏,而與七識俱」<sup>114</sup>。

#### 二、說明

這段經文,可說是《勝鬘經》義的引申。《勝鬘經》以為「七法剎那不住,不種眾苦,不得厭苦樂求涅槃」。惟有「如來藏常住不變」能為依止,才能成立生死與涅槃<sup>115</sup>。依《楞伽經》說,凡夫、外道們,總以為生死流轉非有我(ātman)不可。生死如沒有所依自體,那一切是生滅的,也就不可能希求涅槃了。

依此而說如來藏教,也就說生滅法是不能為依而成立生死的。如經上說:「譬如破瓶不作瓶事,亦如焦種不作芽事。如是,大慧!若陰界入性已滅、今滅、當滅,自心妄想見,無因故,彼無次第生。」<sup>116</sup>這所以要依如來藏為依止,這種思想,與「瑜伽」是完全對立的。<sup>117</sup>

佛說「諸法無我」,是一般人所不易信受的,所以部派佛教中,也有成立「我」的學派。《楞伽經》中,大慧(Mahāmati)菩薩代表了一般的心理,請佛解說。佛說生死流轉,在生死流轉中的,只是五陰、六界、六入(處),並沒有我。在一般人看來,如沒有我,那誰在生,誰在滅?也就是誰在生死?這是以「無我」為不能成立生死的。還有,如《經》說:「譬如破瓶不作瓶事,亦如焦種不作芽事。如是大慧!若陰界入性,已滅、今滅、當滅,自心妄想見,無因故,彼無次第生」。滅(nirodha),被解說為什麼都沒有了,那末前一剎那滅,第二剎那就「無因」而不可能生起了。這是說:生滅無常是不能成立生死流轉的,如經說:「其餘諸識有生有滅,意意識等念念有七」;「七識不流轉,不受苦樂」,與《勝鬘經》的「此七法,剎那不住,不種眾苦」說相合。瑜伽學說:剎那不住的有為生滅,可以成立生死的流轉,受苦樂的異熟(vipāka),所以以依他起自性(para-tantra-svabhāva),阿賴耶識(ālaya)為所依。但《楞伽經》雖肯認「無我」,卻同意一般的觀點,所以要在諸行生滅法外,立常住不變,不生不滅的如來藏(藏識)為依止。

<sup>112</sup> 伎兒:指歌舞藝人。(《漢語大詞典》(一), p.1179)

<sup>113《</sup>中國禪宗史》, pp.22-23:

<sup>「</sup>離無常過(如來藏是常住的),離於我論(如來藏是無我的),自性無垢,畢竟清淨」,所以離卻妄想塵勞,就能解脫常樂,這就是依之而有涅槃。

<sup>114《</sup>入楞伽經》卷 7 (大正 16,556b-c)。《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4 (大正 16,510a-b)。

<sup>115《</sup>勝鬘師子吼一乘大方便方廣經》(大正 12,222b)。《大寶積經》(48 勝鬘夫人會)(大正 11,677c)。

<sup>116 《</sup>楞伽阿跋多羅寶經》卷 1 (大正 16,483c)。

<sup>117《</sup>如來藏之研究》, pp.245-246:

#### 三、對照《楞伽經》的另一節經文

#### (一)引經

這段經文,可以另一節經文為參考,如《大乘入楞伽經》卷 1、2(大正 16,593bc、594c)說:

「識,廣說有八,略則唯二,謂現識<sup>118</sup>及分別事識。大慧!如明鏡中現諸色像,現識亦爾。大慧!現識與分別事識,此二識(異)無異,相互為因。大慧!現識以不思議熏變為因;分別事識以分別境界及無始戲論習氣為因。……轉識、藏識若異者,藏識非彼因;若不異<sup>119</sup>者,轉識滅藏識亦應滅,然彼真相不滅。大慧!識真相不滅,但業相滅。若真相滅者,藏識應滅。」

「意等七種識,應知亦如是,如海共波浪,心俱和合生。譬如海水動,種種波浪轉,藏識亦如是,種種諸識生」。

# (二)說明

## 1、宋譯與唐譯的同異處

## (1)宋譯與唐譯相同的部分:如來藏為善不善依

與宋譯《楞伽》相當部分,說「八識」,處處說「藏識」,而上(一節)引經文,明確的說:如來藏為善不善的因依。在或善或惡的五趣、四生中,如來藏如伎兒那樣,現起種種變化,而伎兒還是伎兒。

依如來藏而有生死,但如來藏不是作者、不是受者,所以能離凡俗外道們的我 執。在生死中流轉諸趣,與《不增不減經》所說「如來藏即是法身。……從無始 世來,隨順世間,波浪漂流,往來生死,名為眾生」<sup>120</sup>的意義相當。<sup>121</sup>

#### (2) 唐譯融攝賴耶更為善巧: 如海水與波浪喻

然《楞伽經》融攝了瑜伽的阿賴耶識,以阿賴耶識來說明,善巧多了!如來藏為無始以來的虛偽惡習——虛妄的種種戲論所熏習,就名為藏識。

熏習,瑜伽學者也稱之為「遍計所執種子」、「過患之聚」。所以,藏識不外乎自性清淨心為煩惱所覆染,形成攝藏一切熏習,現起一切的藏識——現識(khyāti-vijñāna)。

現識,如明淨的頗胝迦寶(sphaṭika)<sup>122</sup>,受外色反映而現為雜染色。這種受熏而

<sup>118</sup> 現識: 梵語 khyātivijñāna。為阿梨(賴)耶識之別名。乃楞伽經所說「三識」之一。蓋一切 諸法皆依阿梨耶識而顯現種種境界之相,故阿梨耶識又稱為現識。猶如鏡中映現諸色像, 阿梨耶識顯現一切妄境界之相,為分別事識所攀緣。又所謂轉阿梨耶識可得大圓鏡智,即 是基於此意。(《佛光大辭典》(五), p.4731)

<sup>119</sup> 不異:沒有差別;等同。(《漢語大詞典》(一), p.440)

<sup>120 《</sup>不增不减經》(大正 16,467a-b)。

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup>《以佛法研究佛法》, p.319:

切實說來,如來才是真眾生。眾生也即是我的異名,非蘊處界的聚合體,而在生死流轉中永恆不變的,才是眾生。這在大乘經中,也有說得非常清楚的,如《不增不減經》說:「即此法身,過於恆沙無邊煩惱所纏,無始世來,隨順世間,波浪漂流,往來生死,名為眾生」。法身即眾生,因此眾生非他,即是如來。如來自無始世來即流轉生死,始名眾生。

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup>《如來藏之研究》, p.74:

轉變,稱為不思議熏變(acintyavāsanā-pariṇāma)。現識與分別事識(vastu-prativikalpa-vijñāna)——前七種轉識(pravṛtti-vijñāna),俱時而轉,如海水與波浪一樣。

# 2、《楞伽經》融攝瑜伽學,而意在如來藏自性清淨心

## (1) 藏識的名字應淨除,而藏識的自體不應滅

所引的上一節經,還說到「應淨如來藏藏識之名。大慧!若無如來藏名藏識者,則無生滅」、「若無藏識,七識則滅」<sup>123</sup>。如來藏而被稱為藏識,那是為無始惡習所熏變,現起不淨,七識也剎那生滅不住了。所以應該淨除——捨藏識名字。藏識是依如來藏而幻現的;應該滅去的,是藏識的名字而不是藏識自體。

# (2)阿賴耶識有業相與真相二分,真相即是如來藏別名

在所引的下一節經中,可見阿賴耶識有業相(karmalakṣaṇa)與真相(jāti-lakṣaṇa) 二分(通二分)。業(karman),《楞伽經》是泛稱一切熏習——動能的。藏識所攝 藏的業相,也就是藏識之所以被稱為藏識的,是應該淨除的。但真相不能滅,如滅 除真相,那就藏識自體也被滅,這是什麼也沒有的了邪見。這裏的真相,是如來藏 別名。<sup>124</sup>

## (3)《楞伽經》所說的八識或唯心,與瑜伽學是不相同的

如所引經文,第二節說藏識與七識俱轉,如海與波浪;第一節說「甚深如來藏,而 與七識俱」,也是大海與波浪那樣。可見《楞伽經》處處說八識,說藏識而藏識有 真相(如來藏),是與瑜伽學不同的。<sup>125</sup>瑜伽者說唯識,而《楞伽經》到處說「唯 心」、「唯心所現」、「唯自心現」、「唯是心量」,也是不相同的。《楞伽》雖融攝了瑜 伽學,而意在如來藏自性清淨心吧! <sup>126</sup>

## (參)從《密嚴經》看如來藏與藏識之關係

#### 一、由於傳出較遲,對於如來藏與藏識的關系說得更具體

魏菩提流支(Bodhiruci)與唐實叉難陀(Śikṣānanda)所譯的《楞伽經》,後面增多了「陀羅尼品」與「偈頌品」;「偈頌品」與《大乘密嚴經》,以偈頌說法的風格相近。《密嚴經》也說五法、三自性、八識、二無我,也類似瑜伽派經典。<sup>127</sup>

阿賴耶中有二種相:一、業相,二、真相。真相,即不生滅的如來藏。業相,即雜染熏習,為發生一切雜染法的動力,《楞伽經》名為業。所以,阿賴耶識滅,只是阿賴耶的有漏雜染熏習滅,阿賴耶識的自體——真相,是不滅的;真相,即是如來藏心。

125《永光集》, p.140:

瑜伽行派立八識,《楞伽經》也立八識,但八識是:「如來藏藏識心、意、意識及五識身」。 如來藏是不生不滅的;意、意識等七識是念念生滅的;阿黎耶——藏識通二分,「真相」(即如來藏)是不滅的,藏識攝藏的虛偽熏習——「業相」是可滅的。

頗胝迦寶(sphatika)是「瑩淨通明」的,與紅色等物品在一起,就會成紅色等。

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup>《大乘入楞伽經》卷 5 (大正 16,619c)。

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup>《大乘起信論講記》, p.95:

<sup>126</sup> 參閱《如來藏之研究》第8章, pp.237-246。

<sup>127《</sup>大乘密嚴經》卷 1〈2 妙身生品〉(大正 16,730b13-19): 爾時金剛藏菩薩摩訶薩說是偈已,自現其身如一指節,或如芥子乃至毫端百分之一,或現

由於傳出遲一些,《楞伽經》說得多少含蓄些的如來藏與藏識的關係,《密嚴經》說得更具體,如說「藏識亦如是,諸識習氣俱,而恆性清淨,不為其所染」、「賴耶體常住,眾識與之俱」<sup>128</sup>、「阿賴耶識本來而有,圓滿清淨,出過於世,同於涅槃」<sup>129</sup>。說得最明顯的,如《大乘密嚴經》卷下(大正 16,747a)說:

「如來清淨藏,亦名無垢智,常住無始終,離四句言說。佛說如來藏,以為 阿賴耶,惡慧不能知,藏即賴耶識。如來清淨藏,世間阿賴耶,如金與指 環,展轉無差別。」

阿賴耶識真相,《密嚴經》更著力的表示出來。

二、以如來藏真我,破斥外道我及佛法的無我,並強調是修證者所知,與論師的立場不同

## (一)《楞伽經・偈頌品》

《楞伽經》的〈偈頌品〉,回到了如來藏的本來意義,所以說:「內證智所行,清淨 真我相,此即如來藏,非外道所知」<sup>130</sup>。破斥外道所說的我,進而破佛法的無我 說,如《大乘入楞伽經》卷7(大正16,638a)說:

「說真我熾然,猶如劫火起,燒無我稠林,離諸外道過。……於諸蘊身中, 五種推求我,愚者不能了,智見即解脫。」

以如來藏真我,破斥外道的我,也破佛法所說的無我。以五蘊中作五種推求而我不可得,是《中論》〈觀如來品〉所說的<sup>131</sup>。

經上說:「**蘊中真實我**,無智不能知」<sup>132</sup>,如是智者,那就見真我而得解脫了。有 真我的理由,是金銀在礦、琴中妙音、地下水、懷胎、木中火等譬喻<sup>133</sup>;而最有力 的,當然是「內證智所行」的修持經驗了。<sup>134</sup>

## (二)《密嚴經》

《密嚴經》也說:

「所謂阿賴耶,第八丈夫識,運動於一切,如輪轉眾瓶<sup>135</sup>,如油遍在麻,鹽

佛身或現獨覺身或現聲聞身,及餘無量種種之形而說於法。或說菩薩入於諸地,了知五法、八識、三性及二無我,得如幻三昧隨意受身,自在神通力無所畏,皆不退轉淨所依止,入於佛地無漏蘊界常無變易。

「真我」, 梵語 (pudgala) (補特伽羅)。有我的理由,是種種譬喻:如琴中妙音、伏藏、地下水、懷胎、木中火等(大正 16,637c)。最有力的證明,當然是「內證智」的修驗。《中論》以五種推求我不可得,悟入我法空性。依《楞伽經》〈偈頌品〉說,那《中論》作者是「無智不能知」了。

135 (1)《大乘密嚴經》卷 2 〈2 妙身生品〉(大正 16,731b18-21):

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup>《大乘密嚴經》卷中(大正 16,765a)。又卷下(大正 16,768b)。

<sup>129《</sup>大乘密嚴經》卷中(大正 16,737c)。

<sup>130《</sup>大乘入楞伽經》卷七(大正 16,637b)。《入楞伽經》卷 10(大正 16,583a)。

<sup>131《</sup>中論》卷 4 (大正 30, 29c)。

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup>《大乘入楞伽經》卷 7〈10 偈頌品〉( 大正 16,637c22 )。

<sup>133《</sup>大乘入楞伽經》卷7(大正16,637c)。

<sup>134《</sup>華雨集》(第三冊), pp.184-185:

中有鹹味,……沈、麝等有香,日月(有)光亦爾……非智所尋求,不可得分別,定心無礙者,內智之所證。」<sup>136</sup>

阿賴耶識是本淨的,名為丈夫識;丈夫是我的異名。<sup>137</sup>我在那裏?如油在麻中,醎味在鹽中,光不離日、月一樣。你要分別尋求,是求不到的。除了種種譬喻,就是 說修證者所知,與論師的立場是不相同的。

# (三) 小結

有如來藏(阿賴耶識)我的理由,如理解些印度神學——奧義書(Upaniṣad)、吠檀多(Vedânta)派所說,也許會覺得有些共同性的。

## 捌、總結

## (壹)通俗的心臟與深徹的真實心是可以統一的

上面說到:心有質多與汗栗馱不同。阿賴耶識是質多心;如來藏自性清淨心,也還是質多。都可以名為識,所以有「**八九種種**識」的話<sup>138</sup>。

《楞伽經》說「如來、應供、等正覺,性自性第一義心」,附注有「此心,梵音肝栗大。……是樹木心,非念慮心」<sup>139</sup>。

這表示了:一方面,從分別思慮的質多心,說到心臟的心,心臟一般是作為分別思慮 心的依處;一方面,從一般的心,到達心的深處。通俗的心臟,深徹的真實心,是可 以統一的。

## (貳) 佛從月藏生

《楞伽經》說到「普賢如來佛土」<sup>140</sup>。《密嚴經》的密嚴淨土,為密宗所推為大日 (Mahāvairocana)如來的淨土。

《密嚴經》說:「入於無垢月藏殿中,昇密嚴場師子之座。」<sup>141</sup>這是說:從清淨圓滿的月輪心,而進入密嚴(Ghanavyūha)淨土。

《楞伽經》也說:《楞伽經》宣說者的祖父,是「從於月種生,故號為月藏」<sup>142</sup>,月藏(Soma-gupta)或譯為月護。佛從月藏生,與《密嚴經》意相合。

#### (2)《十誦律》卷9(大正23,65a8-12):

又比丘往語陶師子比丘言:「汝陶師種,用出家受戒為?汝應學知土相取土調泥著水多少,學轉輪作盆瓶、釜蓋、大鉢拘鉢多羅、半拘鉢多羅、大揵鎡、小揵鎡,如是種種陶師技術汝應學。」

丈夫,梵語(puruṣa),是《吠陀》所說的原人,一切依此而有的大人。在《密嚴經》中,丈夫就是如來藏識。真實我與丈夫第八識,是如來藏異名,所以「真常唯心論」,是真心,也就是真我;離垢清淨,就是如來。

<sup>136《</sup>大乘密嚴經》卷中(大正 16,731a-b)。

<sup>137《</sup>華雨集》(第三冊), p.185:

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup>《大乘入楞伽經》卷 6 (大正 16,625a)。《入楞伽經》卷 9 (大正 16,565b)。《大乘密嚴經》 卷中 (大正 16,759c)。

<sup>139 《</sup>楞伽阿跋多羅寶經》卷 1 (大正 16,483b)。

<sup>140《</sup>大乘入楞伽經》卷 3 (大正 16,603a)。

<sup>141《</sup>大乘密嚴經》卷上(大正 16,723c)。

<sup>142《</sup>大乘入楞伽經》卷7(大正 16,638c)。

# (參)《楞伽》與《密嚴》在如來藏我的基石下融攝瑜伽學,成為真常唯心論

總之,《楞伽經》與《密嚴經》,是在如來藏我的基石上,融攝了瑜伽學——阿賴耶識 為依止的唯識學,充實了內容,成為「真常(為依止的)唯心論」。在通俗的譬喻教 化下,引向修證,為出現「秘密大乘佛法」的有力因素。

# 第三節、如來藏與「如來論」

## 壹、如來藏說的流行,引起佛教界的廣泛迴響

- ◎如來藏(tathāgata-garbha)說的流行,引起佛教界的廣泛迴響。以「初期大乘」及龍樹(Nāgārjuna)學解說佛性(buddha-dhātu)的,是《大般涅槃經》後出部分。<sup>143</sup>
- ◎以真如(tathatā)解說如來藏與我(ātman),含容如來藏說,而在轉染還淨中以虛妄分別識為依止的,是廣說唯識(vijñapti-mātratā)的瑜伽派(Yogācāra)。唯識學為如來藏說者所融攝,成為「真常唯心論」。<sup>144</sup>
- ◎然代表如來藏說主流的,是《究竟一乘寶性論》等。我在《如來藏之研究》中,已有 所說明<sup>145</sup>。這裏略加敘述,及新近理解到的重要意義。

## 貳、代表如來藏說主流的一經二論

代表如來藏說主流的,漢譯有一經二論。146

#### (壹)總標

- 一、《究竟一乘寶性論》,魏(西元 508 年來華的)勒那摩提(Ratnamati)譯,4 卷,堅意(Sthitamati)造。有說是世親(Vasubandhu)造的,西藏傳說彌勒(Maitreya)論。<sup>147</sup>
- 二、《法界無差別論》,唐提雲般若譯,也是堅意造的。148

#### 143《華雨集》第四冊, p.23:

在世俗語言中,「如來」有神我的意義,胎「藏」有《梨俱吠陀》的神話淵源,所以如來藏、我的思想,與傳統的(「佛法」與「初期大乘」)佛法,有相當的距離。因此,或者以「空」、「緣起」來解說佛性(不再說如來藏了),眾生「當(來)有佛性」,而不是一切眾生「定有佛性」,如《大般涅槃經》「後分」所說。

144《華雨集》(第三冊), p.180:

西元四、五世紀,瑜伽行派(Yogācāra)的無著(Asaṅga)與世親(Vasubandhu)論師,廣說一切唯識所現;依虛妄的阿賴耶識(ālayavijñāna),成立唯識說。當時流行的如來藏,就是自性清淨心說,融攝了瑜伽行派的唯識現,而成「真常唯心論」,代表性的教典,是《楞伽經》與《密嚴經》。

- 145《如來藏之研究》第6章, pp.150-182。
- <sup>146</sup>《如來藏之研究》, p.150:

傳說為堅慧(Sāramati)所造的《究竟一乘寶性論》,《法界無差別論》,及《無上依經》,比較接近如來藏說的本義,代表了如來藏論學的主流。

<sup>147</sup>《如來藏之研究》, pp.7-8:

《究竟一乘寶性論》,4卷,元魏正始5年(西元508)來華的,勒那摩提(Ratnamati)所譯。這部論,有本頌,解釋——偈頌及長行,沒有標明造論者的名字。漢譯以外,現存有梵本與藏譯本。依中國古人的傳說,《寶性論》是堅慧(Sāramati)菩薩造的。但西藏傳說:偈頌是彌勒(Maitreya)造,釋論是無著(Asaṅga)造的。對於本論的作者,近代有不同的見解。真諦的《婆藪繫豆法師傳》說:世親(Vasubandhu)造三寶性論。「三寶性」就是「寶性」,所以《梵漢對照究竟一乘寶性論研究》,推定為堅慧造本頌,世親造釋論。

<sup>148</sup>《如來藏之研究》, p.8:

《大乘法界無差別論》,2卷,堅意菩薩造。現存有二本:一、五言的二十四頌,分為十二義,別別解釋,這是賢首疏所依的論本。二、總舉七言的二十四頌,然後分十二義解釋。論義相同,都說是唐提雲般若所譯。然《開元釋教錄》所記,指五言頌本說。

三、《無上依經》,2卷,梁(西元555頃)真諦(Paramârtha)譯。《無上依經》被編入《勝天王般若經》(梁太清2年,即西元548年傳來),即《大般若波羅蜜多經》第六會。149

## (貳)如來藏說與瑜伽學關係深切

## 一、《寶性論》

#### (一)《寶性論》所依據的經論

《究竟一乘寶性論》,有「本論」與「釋論」。「本論」偈的內容,所依據的經典,顯然可見的是:《大般涅槃經》「前分」、《如來藏經》、《不增不減經》、《勝鬘經》、《大集經》的《寶女經》、《如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經》(西元 501 年初譯)。「本論」以體、因、果、業、相應、行<sup>150</sup>——六事,說明如來藏與菩提(bodhi),顯然引用了無著(Asaṅga)的《大乘莊嚴經論》;與《大乘莊嚴經論》的〈菩提品〉,關係極深!

(二)《寶性論》可能學出瑜伽系而自成一派,或可能引用瑜伽學的法義來莊嚴自宗《寶性論》立有垢真如(samala-tathatā)、無垢真如(nirmala-tathatā),轉依(āśraya-parāvṛtti)。三身——實體身(svābhāvika-kāya)、受樂身(sāṃbhogika-kāya)、化身(nairmāṇika-kāya),二障——煩惱、智(所知)障(kleśa-jñeya-āvaraṇa),二種(出世間)無分別智(dvividha-jñāna-lokôttara-avikalpa),無漏界(anāsrava-dhātu)等,都是與瑜伽學相合的。但五法、三自性、八識、四智,卻沒有引用;不取瑜伽學的種子說,不說唯識所現。這可能是學出瑜伽系而自成一派;更可能是如來藏說者,引用瑜伽學的法義來莊嚴自宗。152

# 二、《法界無差別論》

《法界無差別論》以菩提心(bodhi-citta)為主,以十二義來解說。<sup>153</sup>菩提心是菩薩

《無上依經》,2卷,陳永定2年(西元558),真諦(Paramârtha)譯,有的說是梁代所譯的。《無上依經》分六品,〈校量功德品〉第一,與失譯的《未曾有經》,唐玄奘譯的《甚希有經》,是同本異譯。《勝天王般若波羅蜜經》,7卷,陳天嘉6年(西元565),月婆首那(Upaśūnya)譯。唐顯慶5年、龍朔2年間(西元660-663),唐玄奘所譯《大般若波羅蜜多經》「第六分」,8卷(當大經566-573卷),就是《勝天王般若經》的再譯。本經是《寶雲經》、《無上依經》等纂集所成的。

<sup>150</sup>《如來藏之研究》, p.164。

「佛菩提」立八義:實體,因,果,業,相應,行、常,不思議。『釋論』說:「行、常、不思議者,謂三種佛法身,無始世來作眾生利益,常不休息,不可思議」。行、常、不思議,同明佛的三身,所以與『大乘莊嚴經論』『菩提品』,以性,因,果,業,相應,位(三身)——六義,說明「諸佛法界(最)清淨」,是完全一致的。

- 151 (1) 參見《如來藏之研究》, pp.159-161。
  - (2)「佛業」的九種譬喻,出於《如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經》。
  - (3)《釋論》說:「行、常、不思議者,謂三種佛法身,無始世來作眾生利益,常不休息,不可思議」。行、常、不思議,同明佛的三身,所以與《大乘莊嚴經論》〈菩提品〉,以性,因,果,業,相應,位(三身)——六義,說明「諸佛法界(最)清淨」,是完全一致的。
- 152 參見《如來藏之研究》, pp.161-162。
- 153《大乘法界無差別論》卷 1 (大正 31,892a21-24):

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup>《如來藏之研究》, p.7:

位中依如來藏而修證圓滿的,內容與《寶性論》相通。

#### 三、《無上依經》

《無上依經》的組織與內容,與《寶性論》相近,應該是參考過《寶性論》的,<sup>154</sup> 信(發菩提心)為種子,般若為生母,定為胎藏,大悲為乳母——在《大乘莊嚴經論》中,是菩薩善生的因(以福智二聚為胎藏,<sup>155</sup>小異)<sup>156</sup>。《無上依經》是「為得無上菩提作因」<sup>157</sup>,比《寶性論》為如來藏的因<sup>158</sup>,似乎要適當些。<sup>159</sup>《無上依經》不取如來藏九喻、<sup>160</sup>如來事業九喻,<sup>161</sup>要接近瑜伽學些,但的確是如來藏說。

#### 四、其他(真諦所譯二部)

此外有真諦所譯,傳為天親(Vasubandhu)造的《佛性論》,引用瑜伽學的三性、三無性等解說如來藏,但保持如來藏說的立場。<sup>162</sup>真諦譯的《攝大乘論釋》,引如來藏說去解釋《攝論》。<sup>163</sup>

# 五、小結

這都是折衷說,但由此可以了解,發展中的如來藏說,與瑜伽學的關係是很深切的。

菩提心略說有十二種義,是此論體,諸聰慧者應如次知。所謂 $^{(1)}$ 果故、 $^{(2)}$ 因故、 $^{(3)}$ 自性故、 $^{(4)}$  異名故、 $^{(5)}$ 無差別故、 $^{(6)}$ 分住故、 $^{(7)}$ 無染故、 $^{(8)}$ 常恒故、 $^{(9)}$ 相應故、 $^{(10)}$ 不作義利故、 $^{(11)}$ 作義利故、 $^{(12)}$ 一性故。

- 154《如來藏之研究》, pp.155-156。
- 155《大乘莊嚴經論》卷1〈3歸依品〉(大正31,593b13-14): 三者、胎藏勝,以福智二聚住持為胎藏故。
- 156《大乘莊嚴經論》卷1(大正31,593b)。
- 157《無上依經》卷上(大正 16,471a)。
- 158《究竟一乘寶性論》卷 3 (大正 31,829b)。
- 159 印順導師著,《如來藏之研究》, p.156:

眾生本具的「如來界」,《寶性論》卻以:「信法及般若,三昧大悲等」為因,這四法能說是本有如來藏的因嗎?《無上依經》解說為佛菩提的因,似乎更妥貼些!

<sup>160</sup>(1)《印度佛教思想史》, p.167:

《如來藏經》以九種譬喻說如來藏:一、萎華有佛,二、蜂群繞蜜,三、糠糟粳糧,四、 不淨處真金,五、貧家寶藏,六、果種,七、弊物裹金像,八、貧女懷輪王,九、鑄模 內金像。

(2)《如來藏之研究》, p.156:

《寶性論》的如來藏,包含了本性清淨的如來藏,與煩惱所覆的九種譬喻,而在《無上依經》中,九種譬喻被刪略了。

161《印度佛教思想史》, p.314:

「佛業」是利益眾生的事業,舉九種譬喻: 毘琉璃寶地,天鼓,大雲雨,大自在梵天王,日輪,如意寶珠,響,大地,虚空。

<sup>162</sup>《如來藏之研究》, p.209:

《佛性論》次立〈三性品〉,是瑜伽學所立的三自性(tra-svabhāva)與三無性(tra-nihsvabhāva), 引此以作融會如來藏學的理論依據。

<sup>163</sup>《如來藏之研究》, p.211:

在無著、世親論,如《攝大乘論釋》中,處處引入如來藏說,這是比對異譯而可以明白的。 真諦所傳述的,只有把握這一特色,才能得出正確的見解。如以為真諦所傳,代表唯識古學, 那是不能免於誤解的!

#### (參)以《寶性論》為主的如來藏

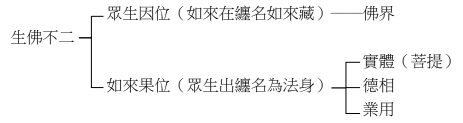
#### 一、《寶性論》的主體

# (一)總標

《寶性論》的主體,是四法:「(1)佛性、(2)佛菩提、(3)佛法及(4)佛業,諸出世淨人,所不能思議<sup>164</sup>」<sup>165</sup>。四法是:[1]佛所依止的因——界(dhātu);<sup>[2]</sup>圓滿證得的(無上)菩提(bodhi);<sup>[3]</sup>佛所圓滿的一切法(dharma),也就是功德(guṇa);<sup>[4]</sup>利益眾生的事業(karman)。<sup>166</sup>《無上依經》也這樣說:「如來希有不可思議。所以者何?<sup>[1]</sup>為界為性不可思議;<sup>[2]</sup>為菩提為證得不可思議;<sup>[3]</sup>為功德為法不可思議;<sup>[4]</sup>為利益為作事不可思議」<sup>167</sup>。《寶性論》初,歸依三寶,而以佛為究竟歸依處。這是《論》的序分,「釋論」以三寶及佛性、佛菩提、佛法、佛事業,合稱「七金剛句」。

# (二)別釋

四法中,佛性——佛界(buddha-dhātu),是如來藏異名,是佛所依因;一切眾生有此如來界(tathāgata-dhātu),所以眾生都能成佛。是一切眾生所有的,只是凡聖差別,有不淨、有(不淨中)淨、有究竟清淨,而本性是沒有差別的。佛界,可說是約眾生因位說;如依此而成佛,那麼菩提是佛體,佛法是佛的功德,佛業是利益眾生的業用,列表如下:



## 二、《寶性論》依三義說「一切眾生有如來藏」

#### (一) 引論

「佛性」章,說明「一切眾生有如來藏」,「為煩惱所纏覆」。如來藏是依什麼說的?《究竟一乘寶性論》卷3(大正31,828a-b)說:

「法身遍,無差,皆實有佛性,是故說眾生,常有如來藏。」

「一切眾生界,不離諸佛智;以彼淨無垢,性體不二故;依一切諸佛,平等

《寶性論》立四章:佛界(buddha-dhātu),佛菩提(buddha-bodhi),佛德(buddha-guṇa),佛業(buddha-karman),可見是以佛果為主題的。佛菩提是佛的體性,從如來常住大般涅槃(mahā-parinirvāṇa)而來的如來藏說,重在般涅槃,《寶性論》依「菩提」來說,與瑜伽學相同。菩提是佛的體性,佛德是佛的德相,佛業是佛的業用;所以這是從佛的體、相、用,或實、德、業——三方面來闡明佛果。這部分,是依大乘經,如《華嚴》、《大集經》等而說的。

167 《無上依經》卷上(大正 16,469b)。

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup>《佛說無上依經》卷 1〈2 如來界品〉(大正 16,470c7-10):

阿難!有二種法不可通達:一者自性清淨法界不可通達;二者煩惱垢障不可通達,惟阿毘跋致菩薩與大法相應,能聽能受能持。

<sup>165《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4 (大正 31,846c)。

<sup>166《</sup>如來藏之研究》, p.162:

#### 法性身;知一切眾生,皆有如來藏。」

上引偈頌,依梵本,「一切眾生界」偈在前,是「本論」;「法身遍、無差」偈在後,是解釋「本論」的「釋論」。

# (二)別釋三義

- 一切眾生有如來藏,《論》依三義來解說:
- 一、佛法身(dharma-kāya)遍在一切眾生身中,所以眾生不離如來智慧。
- 二、真如(tathatā)是清淨無差別,佛與眾生,無二無別。
- 三、平等法性身, 梵本為佛種性(buddha-gotra), 是眾生確實有的。

依此三義,所以經上說「一切眾生有如來藏」。三義,只是一事的三方面說明:從 佛法身說到遍在眾生身中,是法身義;從眾生說到佛性,是種性義;眾生與佛平等 無差別,是真如義。

真如無差別義,是瑜伽學所同說的。依法身遍一切處,說眾生具有如來智慧;因為 眾生有如來藏,所以能厭苦樂求涅槃。法身與佛種性——二義,顯然的與瑜伽學不 同。

# 三、生死煩惱等依於自性清淨心(如來藏),卻非清淨心所生

### (一) 引論

如來藏在纏的九種譬喻,解說為「眾生貪瞋癡、妄想煩惱等,塵勞諸垢中,皆有如來藏」<sup>168</sup>;覆障如來藏的,約煩惱說。說如來藏有<sup>(1)</sup>不淨、<sup>(2)</sup>(不淨中)有淨、<sup>(3)</sup>善善善善三類,就是眾生、菩薩、佛。不淨是生死眾生;生死依如來藏而有,如《究竟一乘寶性論》卷 3 (大正 31,832c)說:

「地依於水住,水復依於風,風依於虚空,空不依地等。如是陰界根<sup>應</sup>,住煩惱業中;諸煩惱業等,住不善思惟;不善思惟行,住清淨心中,自性清淨心,不住彼諸法。……淨心如虚空,無因復無緣。」

## (二)說明

## 1、生死依如來藏而有

「陰界根」是報得的身心自體,依於業及煩惱而有;煩惱從不善思惟(ayoniśo-manaskāra)而起。這都是依於清淨心——如來藏,如地、水、風的依於虛空一樣。雜染生死——惑、業、苦,依於如來藏,如來藏卻不依生死,所以自性清淨心(prakṛti-prabhāsvara-citta)是不受染污的。

## 2、如來藏無所依住

「淨心如虛空,無因復無緣」,如來藏是無所依住的。<sup>169</sup>這與《維摩結所說經》的「無住為本」、「無住則無本」、「從無住本立一切法」的意義相合<sup>170</sup>。<sup>171</sup>依《論》

<sup>168《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4 (大正 31,837a)。

<sup>169《</sup>如來藏之研究》, p.181:

生死依如來藏而有,但如來藏淨心,卻是虛空那樣的無所依止,也不受生死虛妄的影響。 170《維摩詰所說經》卷中(大正 14,547c)。

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup>《如來藏之研究》, p.181:

義,生死煩惱等依自性清淨心,卻不是清淨心所生的,《佛說無上依經》卷上(大正 16,469b)也說:

「一切眾生,有陰界入勝相種類,內外所現,無始時節相續流來,法爾所得至明妙善。……是法不起無明;若不起無明,是法非十二有分<sup>支</sup>緣起。」<sup>172</sup>

《經》說如來界是眾生法爾所得的至明妙善,不是無明等十二有支生起的因緣。 所以如來藏為依為住而有生死,卻不能說如來藏——「真如生無明」等的。<sup>173</sup>

## 四、總結《寶性論》的四大主體

「佛界」是一切眾生具有的如來藏,是佛的因依。

「佛菩提」明佛體,以實體、因、果、業、相應、行、常、不思議——八義來說 明。

「佛德」是十力、四無所畏、十八佛不共法、三十二相,是依《寶女經》說的。 「佛業」是利益眾生的事業,舉九種譬喻:[1]毘琉璃寶地,[2]天鼓,[3]大雲雨,[4]大自在梵天王,[5]日輪,[6]如意寶珠,[7]響,[8]大地,[9]虚空。174譬喻中,有帝釋(Śakradevānām-indra)、大自在天(Maheśvara)的比喻,可能會使人感到神與佛同樣的不可思議。這九喻,是引用《如來莊嚴智慧光明入一切佛境界經》的。

## 五、《寶性論》提出五點,說明一切眾生有如來藏

初期大乘經中,都說一切法空寂。為什麼不說空而說一切眾生有如來藏呢?「本論」提出了五點解說。

# (一)針對大乘行者說

- 一、心性下劣的「有怯弱心」, 覺得佛道難行, 心生退怯, 如知道自心本具如來藏, 就能精進不退了。
- 二、修學大乘法的,容易「輕慢諸眾生」,總以為自己比別人殊勝。如知道如來藏是一切眾生所同具的,那就應該常不輕(Sadāparibhūta)菩薩那樣,逢人就說「我不敢輕於汝等,汝等皆當作佛」了。<sup>175</sup>

這二義,是針對大乘行者說的。

眾生位中,覺體與虛妄心境,是和合而又始終是不相應的。若說真如緣起,從真而可以 起妄,那佛也還可以成為眾生了!

<sup>173</sup>《以佛法研究佛法》, p.336:

一般所謂生死,是由惑起業,由業感果,從惑業苦的流轉不息,而有生死。約這一意義說, 只能說生死沒有離開真如法性,或說迷於真如法性而有生死,不能說真如法性為生死底緣起。 因為雜染法根本不能以清淨法為緣起,也不能從無漏的清淨心生起,所以《無上依經》說, 真如非無明所能緣起。

<sup>《</sup>維摩詰所說經》說:身以欲貪為本,欲貪以虛妄為本,虛妄分別以顛倒想為本,顛倒想以無住為本;「無住則無本」,「從無住本立一切法」,與依如來藏而有生死的意思相近。

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> (1)《佛說無上依經》卷 1 〈2 如來界品〉(大正 16,469b9-23)。

<sup>(2)《</sup>大乘起信論講記》, p.138:

<sup>174《</sup>究竟一乘寶性論》卷1(大正31,818a16-18),其中於毘琉璃寶地中,有提及帝釋天。

<sup>175《</sup>妙法蓮華經》卷 6 (大正 9,50c)。

## (二)針對小乘人說

三、「執著虛妄法」:小乘學者,分別蘊處界等自性,執虛妄法是有而不能說沒有的。如知道如來藏為依而有生死與涅槃,就不會執著虛妄法事相了。

四、小乘行者以為成佛是非常希有的,多數人(或少數人)是不能成佛的。這是說沒有佛性——成佛可能性的,是「謗真如佛性」。如知道依真如說佛性,佛性是一切眾生平等共有的,就不會謗真實法了。

這二義,是針對小乘人(一分通於瑜伽學)說的。176

# (三)針對一般人(外道)說

五、「計身有神我」,這是一般人,特別是外道。如《楞伽經》說:「為斷愚夫畏無我句」、「開引計我諸外道」、「為離外道見故,當依無我如來之藏」。<sup>177</sup>

## (四) 小結

不說一切法空而說如來藏的理由,「本論」所說的五義,是相當正確的!「釋論」 卻專在如來藏學上說,失去了適應眾生的對治、鼓勵、誘化的善巧方便<sup>178</sup>!

# (肆)《寶性論》與《無上依經》的出現,促使「秘密大乘佛法」的發展

《究竟一乘寶性論》與《無上依經》,沒有得到中國佛教界的重視,然在印度佛法演化史中,是值得重視的。「一葉落而知秋」,《寶性論》與《無上依經》的出現,暗示了印度佛教冬季的迅速來臨。

## 一、如來藏說的一經一論,是秘密佛教的先聲

# (一)人類為本的佛法

一、「佛法」著重於現實的理解,惟有認清問題,才能解決問題。以緣起法(pratītya-samutpāda)為依止,成立生死集與滅。在修行的前提下,多說惑業苦與戒定慧;對究竟理想的涅槃(nirvāṇa),點到為止,這是證知而不可以言說、表徵 179的,多說是會引人想入非非的。這是以「眾生」——人類為本的佛法。

#### (二)菩薩為本的佛法

「大乘佛法」出現,以悟入無生法忍(anutpattikadharma-kṣānti)、得阿毘跋致——不退轉(avaivartika)為重點,所以說一切法本不生、一切法本性空、一切法本清淨等,而廣說菩提心、六度、四攝等行門。這是以「菩薩」為主的。

瑜伽學的發展,著重於一切法相分別。

(2)《如來藏之研究》, p.200:

唯識學立五種種性:一、聲聞(śrāvaka)種性;二、獨覺(pratyeka-buddha)種性;三、如來(tathāgata)種性;四、不定(aniyata)種性,有多種無漏種子,雖隨緣修證二乘聖果,而可以迴小入大;五、無種性(a-gotra),沒有三乘無漏種子,怎麼也不能發生無漏功德,證入聖果。

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup>(1《如來藏之研究》, p.162:

<sup>177 《</sup>楞伽阿跋多羅寶經》卷 2 (大正 16,489b)。

<sup>178《</sup>究竟一乘寶性論》卷 4 (大正 31,840b-c)。

<sup>179</sup> 表徵:2.顯露於外的徵象。(《漢語大詞典》(一), p.538)

雖然《華嚴經》以毘盧遮那佛為主,說華藏世界,而全經還是以菩薩行為主,<sup>180</sup> 「入法界品」明善知識的大行。<sup>181</sup> 《法華經》開迹顯本,而「安樂行品」所說,也是一般菩薩行。<sup>182</sup>

## (三)以如來為本的佛法

佛法是甚深的,菩薩道不易!大乘後期的如來藏說,點出眾生身中本有如來藏,使「心怯弱」與「執神我」的眾生,能堅定學佛的信心。眾生本有如來智慧,眾生界(sattva-dhātu)與法身不二,縮短了人與佛間的距離。

《無上依經》與《寶性論》,就是以如來藏說,綜貫有關的經典,組成「佛界、佛菩提、佛法(功德)、佛業(義利)」,是佛——「如來」為主的。此後的「秘密大乘佛法」,就是以如來(不是人間的佛)為主的佛法,所以如來藏說的一經一論,可說是秘密佛教的先聲。

# 二、以「如來」為主的四義組合,對於「秘密大乘」還處於雛形階段

二、《無上依經》與《寶性論》,以[1]「界」、[2]「菩提」、[3]「法」、[4]「業」(義利) 為四大主題。在「秘密大乘」中,立四種曼陀羅(maṇḍala):大曼陀羅,三昧耶曼 陀羅,法曼陀羅,業曼陀羅。有四印(mudrā):大印,三昧耶印,[3]法印,[4]業印。 第三與第四,都名為「法」與「業」,與《寶性論》等相合。

金剛界(vajra-dhātu)有四大品:<sup>[1]</sup>金剛界,降三世,遍調伏,<sup>[4]</sup>一切義成就。第一是「界」,第四是「義」(利益)成就,也是相合的。<sup>183</sup>

這不是巧合,是以「如來」為主的四義組合,與「界」、「菩提」、「法」、「業」的內容與次第,有一定程度的契合。不過一經一論的內容,對「秘密大乘」來說,還在孕育發展的雛形階段。

## 三、如來藏主流思想的經論,於佛教思想轉型期佔有重要地位

三、《究竟一乘寶性論》,依《大唐內典錄》說「一(名)寶性分別セ<sup>\*</sup>乘増上論」 <sup>184</sup>。梵本論名為:Mahāyāna-uttaratantra-śāstra。

mahāyāna,是大乘。uttara 是上、勝、超出等意義。tantra 音譯為怛特羅,大部分秘

《華嚴經》也是宣說菩薩行的,中國佛學所說的修行位次——十住,十行,十迴向,十地,就是依據《華嚴經》的集成次第,而被公認為菩薩行位次第的。

<sup>181</sup>《初期大乘佛教之起源與開展》,第 15 章,第 2 節,p.1274:

《入法界品》受到菩薩「本生」的影響,是菩薩本生的大乘化。傳說的釋尊「本生」,在修菩薩道時,多數是在家身。還有,大菩薩的方便善巧,在人間,是以不同身分、不同職業,遍一切階層而從事佛法的化導。《入法界品》的善知識,都是法身大士的方便教化,充滿了理想的成分。

- 182《法華經》〈安樂行品〉,菩薩於惡世弘揚《法華經》時,應安住的四種法。謂: (1)安住菩薩行處及親近處。(2)若口宣說《法華》時,遠離說過、怨嫌、歎毀等惡行。(3)受持讀誦時,無懷嫉妒、諂誑等心。(4)發菩薩行之誓願,願於得無上菩提時,以神通智慧力引導眾生。
- 183《金剛頂經瑜伽十八會指歸》卷 1 (大正 18,284c18-21):

金剛頂經瑜伽有十萬偈十八會,初會名一切如來真實攝教王,有四大品:一名金剛界,二名降三世,三名遍調伏,四名一切義成就表四智印。

184《大唐內典錄》卷 4 (大正 55, 269b)。

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>《如來藏之研究》, p.95:

密教典,不稱為經(sūtra)而名為怛特羅,或譯為「續」,怛特羅是印度固有名詞, 在佛教中,是秘密教典的專用名詞。

想不到以「界」、「菩提」、「法」、「業」為主題的「如來論」,已首先使用這一名詞了!所以這一如來藏主流思想的經論,承先啟後,佔有佛教思想轉型期的重要地位!